ARCIDIOCESI DI CAPUA

BOLLETTINO
DIOCESANO

Atti ufficiali e attivita pastorali
della Chiesa di Capua

Aprile - Giugno 2015

N° 7






SOMMARIO

MAGISTERO PONTIFICIO:
BOLLA DI INDIZIONE DEL GIUBILEO STRAORDINARIO PAG. 5

DISCORSO DEL SANTO PADRE FRANCESCO ALL’APERTURA DEL
CONVEGNO ECCLESIALE DELLA DIOCESI DI ROMA PAG. 16

MAGISTERO CEl:
COMUNICATO FINALE DELLA 68° ASSEMBLEA, 18-21 maggio 2015...... PAG. 21

MAGISTERO EPISCOPALE:

OMELIA ALLA MESSA CRISMALE, 2 aprile 2015........ccvviiiiiiiennn PAG. 26
OMELIA Al VESPRI CON | CONSIGLI PARROCCHIALI RINNOVATI,

16 aprile 2015 . .o PAG. 29
OMELIA ALLA MESSA PER IL LETTORATO DEL SEMINARISTA GIANLUCA

CARUSO 1 maggio 2015 ... e PAG. 30
OMELIA ALLA MESSA NELLA FESTIVITA DEI SANTI PATRONI ,

2mMaggio 2015 . ... coe s e e e et e e et e ee e ee e e e PAG. 32
OMELIA PER IL CONVERIMENTO DEL DIACONATO AL PROFESSO SCAGLIA
ALESSANDRO OMI, 17 maggio 2015 PAG. 34
OMELIA ALLA VEGLIA DI PENTECOSTE, 23 maggio 2015 ................... PAG. 37
OMELIA ALLA SOLENNITA DEL CORPUS DOMINI, 4 giugno 2015............ PAG. 40
NOMINE ED ATTI « e e, PAG. 42

VITA DIOCESANA:

LETTERA DELLA CARITAS DIOCESANAPRO NEPAL .....ovvvviiiiiiiiiinnnnn. PAG. 44
RACCOLTAPRONEPAL ...ttt e, PAG. 45
RACCOLTAPER MIGRANTES. ...\ttt ittt e e e e eaas PAG. 46
RACCOLTAPRO TERRA SANTA L. ittt i, PAG. 48

RENDICONTO DELL’EROGAZIONE DELL’OTTO PER MILLE ANNO 2014 PAG. 50



MAGISTERO

PONTIFICIO




BOLLA DI INDIZIONE DEL GIUBILEO STRAORDINARIO
DELLA MISERICORDIA

FRANCESCO VESCOVO DI ROMA SERVO DElI SERVI DI DIO A QUANTI
LEGGERANNO QUESTA LETTERA GRAZIA, MISERICORDIA E PACE

1. Gesu Cristo ¢ il volto della misericordia del Padre. Il mistero della fede cristiana sembra trovare
in questa parola la sua sintesi. Essa e divenuta viva, visibile e ha raggiunto il suo culmine in Gesu
di Nazareth. Il Padre, «ricco di misericordia» (Ef 2,4), dopo aver rivelato il suo nhome a Mosé come
«Dio misericordioso e pietoso, lento all'ira e ricco di amore e di fedelta» (Es 34,6), non ha cessato
di far conoscere in vari modi e in tanti momenti della storia la sua natura divina. Nella «pienezza
del tempo» (Gal 4,4), quando tutto era disposto secondo il suo piano di salvezza, Egli mando suo
Figlio nato dalla Vergine Maria per rivelare a noi in modo definitivo il suo amore. Chi vede Lui
vede il Padre (cfr Gv 14,9). Gesu di Nazareth con la sua parola, con i suoi gesti e con tutta la sua
persona[1] rivela la misericordia di Dio.

2. Abbiamo sempre bisogno di contemplare il mistero della misericordia. E fonte di gioia, di
serenita e di pace. E condizione della nostra salvezza. Misericordia: & la parola che rivela il mistero
della SS. Trinita. Misericordia: & I’atto ultimo e supremo con il quale Dio ci viene incontro.
Misericordia: é la legge fondamentale che abita nel cuore di ogni persona quando guarda con occhi
sinceri il fratello che incontra nel cammino della vita. Misericordia: e la via che unisce Dio e
I’uomo, perché apre il cuore alla speranza di essere amati per sempre nonostante il limite del nostro
peccato.

3. Ci sono momenti nei quali in modo ancora piu forte siamo chiamati a tenere fisso lo sguardo
sulla misericordia per diventare noi stessi segno efficace dell’agire del Padre. E per questo che ho
indetto un Giubileo Straordinario della Misericordia come tempo favorevole per la Chiesa, perché
renda piu forte ed efficace la testimonianza dei credenti.

L’Anno Santo si aprira 1’8 dicembre 2015, solennita dell’ITmmacolata Concezione. Questa festa
liturgica indica il modo dell’agire di Dio fin dai primordi della nostra storia. Dopo il peccato di
Adamo ed Eva, Dio non ha voluto lasciare I’'umanita sola e in balia del male. Per questo ha pensato
e voluto Maria santa e immacolata nell’amore (cfr Ef 1,4), perché diventasse la Madre del
Redentore dell’'uomo. Dinanzi alla gravita del peccato, Dio risponde con la pienezza del perdono.
La misericordia sara sempre piu grande di ogni peccato, e nessuno puo porre un limite all’amore di
Dio che perdona. Nella festa dell’Tmmacolata Concezione avro la gioia di aprire la Porta Santa.
Sara in questa occasione una Porta della Misericordia, dove chiunque entrera potra sperimentare
I’amore di Dio che consola, che perdona e dona speranza.

La domenica successiva, la Terza di Avvento, si aprira la Porta Santa nella Cattedrale di Roma, la
Basilica di San Giovanni in Laterano. Successivamente, si aprira la Porta Santa nelle altre Basiliche
Papali. Nella stessa domenica stabilisco che in ogni Chiesa particolare, nella Cattedrale che ¢ la
Chiesa Madre per tutti i fedeli, oppure nella Concattedrale o in una chiesa di speciale significato, si
apra per tutto I’Anno Santo una uguale Porta della Misericordia. A scelta dell’Ordinario, essa potra
essere aperta anche nei Santuari, mete di tanti pellegrini, che in questi luoghi sacri spesso sono
toccati nel cuore dalla grazia e trovano la via della conversione. Ogni Chiesa particolare, quindi,
sara direttamente coinvolta a vivere questo Anno Santo come un momento straordinario di grazia e
di rinnovamento spirituale. 1l Giubileo, pertanto, sara celebrato a Roma cosi come nelle Chiese
particolari quale segno visibile della comunione di tutta la Chiesa.

4. Ho scelto la data dell’8 dicembre perché é carica di significato per la storia recente della Chiesa.
Apriro infatti la Porta Santa nel cinguantesimo anniversario della conclusione del Concilio
Ecumenico Vaticano Il. La Chiesa sente il bisogno di mantenere vivo quell’evento. Per lei iniziava
un nuovo percorso della sua storia. | Padri radunati nel Concilio avevano percepito forte, come un
vero soffio dello Spirito, 1’esigenza di parlare di Dio agli uomini del loro tempo in un modo piu
comprensibile. Abbattute le muraglie che per troppo tempo avevano rinchiuso la Chiesa in una

5


http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn1

cittadella privilegiata, era giunto il tempo di annunciare il Vangelo in modo nuovo. Una nuova
tappa dell’evangelizzazione di sempre. Un nuovo impegno per tutti i cristiani per testimoniare con
pit entusiasmo e convinzione la loro fede. La Chiesa sentiva la responsabilita di essere nel mondo
il segno vivo dell’amore del Padre.

Tornano alla mente le parole cariche di significato che san Giovanni XXIII pronuncio all’apertura
del Concilio per indicare il sentiero da seguire: «Ora la Sposa di Cristo preferisce usare la medicina
della misericordia invece di imbracciare le armi del rigore ... La Chiesa Cattolica, mentre con
questo Concilio Ecumenico innalza la fiaccola della verita cattolica, vuole mostrarsi madre
amorevolissima di tutti, benigna, paziente, mossa da misericordia e da bonta verso i figli da lei
separati» [2]. Sullo stesso orizzonte, si poneva anche il beato Paolo VI, che si esprimeva cosi a
conclusione del Concilio: «Vogliamo piuttosto notare come la religione del nostro Concilio sia
stata principalmente la carita ... L’antica storia del Samaritano é stata il paradigma della spiritualita
del Concilio ... Una corrente di affetto e di ammirazione si € riversata dal Concilio sul mondo
umano moderno. Riprovati gli errori, si; perché cio esige la carita, non meno che la verita; ma per
le persone solo richiamo, rispetto ed amore. Invece di deprimenti diagnosi, incoraggianti rimedi;
invece di funesti presagi, messaggi di fiducia sono partiti dal Concilio verso il mondo
contemporaneo: i suoi valori sono stati non solo rispettati, ma onorati, i suoi sforzi sostenuti, le sue
aspirazioni purificate e benedette ... Un’altra cosa dovremo rilevare: tutta questa ricchezza
dottrinale e rivolta in un’unica direzione: servire I’uomo. L’uomo, diciamo, in ogni sua condizione,
in ogni sua infermita, in ogni sua necessita» [3].

Con questi sentimenti di gratitudine per quanto la Chiesa ha ricevuto e di responsabilita per il
compito che ci attende, attraverseremo la Porta Santa con piena fiducia di essere accompagnati
dalla forza del Signore Risorto che continua a sostenere il nostro pellegrinaggio. Lo Spirito Santo
che conduce i passi dei credenti per cooperare all’opera di salvezza operata da Cristo, sia guida e
sostegno del Popolo di Dio per aiutarlo a contemplare il volto della misericordia [4].

5. L’Anno giubilare si concludera nella solennita liturgica di Gesu Cristo Signore dell’universo, il
20 novembre 2016. In quel giorno, chiudendo la Porta Santa avremo anzitutto sentimenti di
gratitudine e di ringraziamento verso la SS. Trinita per averci concesso questo tempo straordinario
di grazia. Affideremo la vita della Chiesa, I’'umanita intera e il cosmo immenso alla Signoria di
Cristo, perché effonda la sua misericordia come la rugiada del mattino per una feconda storia da
costruire con I’impegno di tutti nel prossimo futuro. Come desidero che gli anni a venire siano
intrisi di misericordia per andare incontro ad ogni persona portando la bonta e la tenerezza di Dio!
A tutti, credenti e lontani, possa giungere il balsamo della misericordia come segno del Regno di
Dio gia presente in mezzo a noi.

6. «E proprio di Dio usare misericordia e specialmente in questo si manifesta la sua onnipotenza»
[5]. Le parole di san Tommaso d’Aquino mostrano quanto la misericordia divina non sia affatto un
segno di debolezza, ma piuttosto la qualita dell’onnipotenza di Dio. E per questo che la liturgia, in
una delle collette piu antiche, fa pregare dicendo: «O Dio che riveli la tua onnipotenza soprattutto
con la misericordia e il perdono» [6]. Dio sara per sempre nella storia dell’'umanita come Colui che
e presente, vicino, provvidente, santo e misericordioso.

“Paziente e misericordioso” € il binomio che ricorre spesso nell’Antico Testamento per descrivere
la natura di Dio. Il suo essere misericordioso trova riscontro concreto in tante azioni della storia
della salvezza dove la sua bonta prevale sulla punizione e la distruzione. I Salmi, in modo
particolare, fanno emergere questa grandezza dell’agire divino: «Egli perdona tutte le tue colpe,
guarisce tutte le tue infermita, salva dalla fossa la tua vita, ti circonda di bonta e misericordia»
(103,3-4). In modo ancora piu esplicito, un altro Salmo attesta i segni concreti della misericordia:
«Il Signore libera i prigionieri, il Signore ridona la vista ai ciechi, il Signore rialza chi é caduto, il
Signore ama i giusti, il Signore protegge i forestieri, egli sostiene I’orfano e la vedova, ma
sconvolge le vie dei malvagi» (146,7-9). E da ultimo, ecco altre espressioni del Salmista: «]ll
Signore] risana i cuori affranti e fascia le loro ferite. ... Il Signore sostiene i poveri, ma abbassa
fino a terra i malvagi» (147,3.6). Insomma, la misericordia di Dio non e un’idea astratta, ma una
realta concreta con cui Egli rivela il suo amore come quello di un padre e di una madre che si
commuovono fino dal profondo delle viscere per il proprio figlio. E veramente il caso di dire che &


http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn2
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn3
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn4
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn5
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn6

un amore “viscerale”. Proviene dall’intimo come un sentimento profondo, naturale, fatto di
tenerezza e di compassione, di indulgenza e di perdono.

7. “Eterna € la sua misericordia”: € il ritornello che viene riportato ad ogni versetto del Salmo 136
mentre si narra la storia della rivelazione di Dio. In forza della misericordia, tutte le vicende
dell’antico testamento sono cariche di un profondo valore salvifico. La misericordia rende la storia
di Dio con Israele una storia di salvezza. Ripetere continuamente: “Eterna € la sua misericordia”,
come fa il Salmo, sembra voler spezzare il cerchio dello spazio e del tempo per inserire tutto nel
mistero eterno dell’amore. E come se si volesse dire che non solo nella storia, ma per ’eternita
I’'uomo sara sempre sotto lo sguardo misericordioso del Padre. Non & un caso che il popolo di
Israele abbia voluto inserire questo Salmo, il “Grande hallel” come viene chiamato, nelle feste
liturgiche piu importanti.

Prima della Passione Gesu ha pregato con questo Salmo della misericordia. Lo attesta I’evangelista
Matteo quando dice che «dopo aver cantato I’inno» (26,30), Gesu con i discepoli uscirono verso il
monte degli ulivi. Mentre Egli istituiva I’Eucaristia, quale memoriale perenne di Lui e della sua
Pasqua, poneva simbolicamente questo atto supremo della Rivelazione alla luce della misericordia.
Nello stesso orizzonte della misericordia, Gesu viveva la sua passione e morte, cosciente del grande
mistero di amore che si sarebbe compiuto sulla croce. Sapere che Gesu stesso ha pregato con
questo Salmo, lo rende per noi cristiani ancora piu importante e ci impegna ad assumerne il
ritornello nella nostra quotidiana preghiera di lode: “Eterna € la sua misericordia”.

8. Con lo sguardo fisso su Gesu e il suo volto misericordioso possiamo cogliere 1’amore della SS.
Trinita. La missione che Gesu ha ricevuto dal Padre e stata quella di rivelare il mistero dell’amore
divino nella sua pienezza. «Dio e amore» (1 Gv 4,8.16), afferma per la prima e unica volta in tutta
la Sacra Scrittura I’evangelista Giovanni. Questo amore & ormai reso visibile e tangibile in tutta la
vita di Gesu. La sua persona non e altro che amore, un amore che si dona gratuitamente. Le sue
relazioni con le persone che lo accostano manifestano qualcosa di unico e di irripetibile. I segni che
compie, soprattutto nei confronti dei peccatori, delle persone povere, escluse, malate e sofferenti,
sono all’insegna della misericordia. Tutto in Lui parla di misericordia. Nulla in Lui e privo di
compassione.

Gesu, dinanzi alla moltitudine di persone che lo seguivano, vedendo che erano stanche e sfinite,
smarrite e senza guida, senti fin dal profondo del cuore una forte compassione per loro (cfr Mt
9,36). In forza di questo amore compassionevole guari i malati che gli venivano presentati (cfr Mt
14,14), e con pochi pani e pesci sfamo grandi folle (cfr Mt 15,37). Cio che muoveva Gesu in tutte
le circostanze non era altro che la misericordia, con la quale leggeva nel cuore dei suoi interlocutori
e rispondeva al loro bisogno piu vero. Quando incontro la vedova di Naim che portava il suo unico
figlio al sepolcro, provo grande compassione per quel dolore immenso della madre in pianto, e le
riconsegno il figlio risuscitandolo dalla morte (cfr Lc 7,15). Dopo aver liberato 1I’indemoniato di
Gerasa, gli affida questa missione: «Annuncia cio che il Signore ti ha fatto e la misericordia che ha
avuto per te» (Mc 5,19). Anche la vocazione di Matteo € inserita nell’orizzonte della misericordia.
Passando dinanzi al banco delle imposte gli occhi di Gesu fissarono quelli di Matteo. Era uno
sguardo carico di misericordia che perdonava i peccati di quell’uomo e, vincendo le resistenze degli
altri discepoli, scelse lui, il peccatore e pubblicano, per diventare uno dei Dodici. San Beda il
Venerabile, commentando questa scena del VVangelo, ha scritto che Gesu guardo Matteo con amore
misericordioso e lo scelse: miserando atque eligendo[7]. Mi ha sempre impressionato questa
espressione, tanto da farla diventare il mio motto.

9. Nelle parabole dedicate alla misericordia, Gesu rivela la natura di Dio come quella di un Padre
che non si da mai per vinto fino a quando non ha dissolto il peccato e vinto il rifiuto, con la
compassione e la misericordia. Conosciamo queste parabole, tre in particolare: quelle della pecora
smarrita e della moneta perduta, e quella del padre e i due figli (cfr Lc 15,1-32). In queste parabole,
Dio viene sempre presentato come colmo di gioia, soprattutto quando perdona. In esse troviamo il
nucleo del Vangelo e della nostra fede, perché la misericordia é presentata come la forza che tutto
vince, che riempie il cuore di amore e che consola con il perdono.

Da un’altra parabola, inoltre, ricaviamo un insegnamento per il nostro stile di vita cristiano.
Provocato dalla domanda di Pietro su quante volte fosse necessario perdonare, Gesu rispose: «Non


http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn7

ti dico fino a sette volte, ma fino a settanta volte sette» (Mt 18,22), e racconto la parabola del
“servo spietato”. Costui, chiamato dal padrone a restituire una grande somma, lo supplica in
ginocchio e il padrone gli condona il debito. Ma subito dopo incontra un altro servo come lui che
gli era debitore di pochi centesimi, il quale lo supplica in ginocchio di avere pieta, ma lui si rifiuta e
lo fa imprigionare. Allora il padrone, venuto a conoscenza del fatto, si adira molto e richiamato
quel servo gli dice: «Non dovevi anche tu aver pieta del tuo compagno, cosi come io ho avuto pieta
di te?» (Mt 18,33). E Gesu concluse: «Cosi anche il Padre mio celeste fara con voi se non
perdonerete di cuore, ciascuno al proprio fratello» (Mt 18,35).

La parabola contiene un profondo insegnamento per ciascuno di noi. Gesu afferma che la
misericordia non é solo I’agire del Padre, ma diventa il criterio per capire chi sono i suoi veri figli.
Insomma, siamo chiamati a vivere di misericordia, perché a noi per primi e stata usata misericordia.
Il perdono delle offese diventa I’espressione piu evidente dell’amore misericordioso e per noi
cristiani € un imperativo da cui non possiamo prescindere. Come sembra difficile tante volte
perdonare! Eppure, il perdono e lo strumento posto nelle nostre fragili mani per raggiungere la
serenita del cuore. Lasciar cadere il rancore, la rabbia, la violenza e la vendetta sono condizioni
necessarie per vivere felici. Accogliamo quindi I’esortazione dell’apostolo: «Non tramonti il sole
sopra la vostra ira» (Ef 4,26). E soprattutto ascoltiamo la parola di Gesu che ha posto la
misericordia come un ideale di vita e come criterio di credibilita per la nostra fede: «Beati i
misericordiosi, perché troveranno misericordia» (Mt 5,7) & la beatitudine a cui ispirarsi con
particolare impegno in questo Anno Santo.

Come si nota, la misericordia nella Sacra Scrittura € la parola-chiave per indicare 1’agire di Dio
verso di noi. Egli non si limita ad affermare il suo amore, ma lo rende visibile e tangibile. L’amore,
d’altronde, non potrebbe mai essere una parola astratta. Per sua stessa natura € vita concreta:
intenzioni, atteggiamenti, comportamenti che si verificano nell’agire quotidiano. La misericordia di
Dio ¢ la sua responsabilita per noi. Lui si sente responsabile, cioé desidera il nostro bene e vuole
vederci felici, colmi di gioia e sereni. E sulla stessa lunghezza d’onda che si deve orientare 1’amore
misericordioso dei cristiani. Come ama il Padre cosi amano i figli. Come & misericordioso Lui, cosi
siamo chiamati ad essere misericordiosi noi, gli uni verso gli altri.

10. L’architrave che sorregge la vita della Chiesa e la misericordia. Tutto della sua azione pastorale
dovrebbe essere avvolto dalla tenerezza con cui si indirizza ai credenti; nulla del suo annuncio e
della sua testimonianza verso il mondo puo essere privo di misericordia. La credibilita della Chiesa
passa attraverso la strada dell’amore misericordioso e compassionevole. La Chiesa «vive un
desiderio inesauribile di offrire misericordia»[8]. Forse per tanto tempo abbiamo dimenticato di
indicare e di vivere la via della misericordia. La tentazione, da una parte, di pretendere sempre e
solo la giustizia ha fatto dimenticare che questa € il primo passo, necessario e indispensabile, ma la
Chiesa ha bisogno di andare oltre per raggiungere una meta piu alta e piu significativa. Dall’altra
parte, e triste dover vedere come I’esperienza del perdono nella nostra cultura si faccia sempre piu
diradata. Perfino la parola stessa in alcuni momenti sembra svanire. Senza la testimonianza del
perdono, tuttavia, rimane solo una vita infeconda e sterile, come se si vivesse in un deserto
desolato. E giunto di nuovo per la Chiesa il tempo di farsi carico dell’annuncio gioioso del perdono.
E il tempo del ritorno all’essenziale per farci carico delle debolezze e delle difficolta dei nostri
fratelli. Il perdono € una forza che risuscita a vita nuova e infonde il coraggio per guardare al futuro
con speranza.

11. Non possiamo dimenticare il grande insegnamento che san Giovanni Paolo Il ha offerto con la
sua seconda Enciclica Dives in misericordia, che all’epoca giunse inaspettata e colse molti di
sorpresa per il tema che veniva affrontato. Due espressioni in particolare desidero ricordare.
Anzitutto, il santo Papa rilevava la dimenticanza del tema della misericordia nella cultura dei nostri
giorni: «La mentalita contemporanea, forse piu di quella dell’'uvomo del passato, sembra opporsi al
Dio di misericordia e tende altresi ad emarginare dalla vita e a distogliere dal cuore umano I’idea
stessa della misericordia. La parola e il concetto di misericordia sembrano porre a disagio 1’uomo,
il quale, grazie all’enorme sviluppo della scienza e della tecnica, non mai prima conosciuto nella
storia, e diventato padrone ed ha soggiogato e dominato la terra (cfr Gen 1,28). Tale dominio sulla
terra, inteso talvolta unilateralmente e superficialmente, sembra che non lasci spazio alla


http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn8
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html

misericordia ... Ed e per questo che, nell’odierna situazione della Chiesa e del mondo, molti
uomini e molti ambienti guidati da un vivo senso di fede si rivolgono, direi, quasi spontaneamente
alla misericordia di Dio» [9].

Inoltre, san Giovanni Paolo Il cosi motivava I’urgenza di annunciare e testimoniare la misericordia
nel mondo contemporaneo: «Essa e dettata dall’amore verso 1’'uomo, verso tutto cio che e umano e
che, secondo I’intuizione di gran parte dei contemporanei, € minacciato da un pericolo immenso. Il
mistero di Cristo ... mi obbliga a proclamare la misericordia quale amore misericordioso di Dio,
rivelato nello stesso mistero di Cristo. Esso mi obbliga anche a richiamarmi a tale misericordia e ad
implorarla in questa difficile, critica fase della storia della Chiesa e del mondo» [10]. Tale suo
insegnamento e piu che mai attuale e merita di essere ripreso in questo Anno Santo. Accogliamo
nuovamente le sue parole: «La Chiesa vive una vita autentica quando professa e proclama la
misericordia — il piu stupendo attributo del Creatore e del Redentore — e quando accosta gli uomini
alle fonti della misericordia del Salvatore di cui essa e depositaria e dispensatrice» [11].

12. La Chiesa ha la missione di annunciare la misericordia di Dio, cuore pulsante del VVangelo, che
per mezzo suo deve raggiungere il cuore e la mente di ogni persona. La Sposa di Cristo fa suo il
comportamento del Figlio di Dio che a tutti va incontro senza escludere nessuno. Nel nostro tempo,
in cui la Chiesa € impegnata nella nuova evangelizzazione, il tema della misericordia esige di
essere riproposto con NUOVO entusiasmo e con una rinnovata azione pastorale. E determinante per la
Chiesa e per la credibilita del suo annuncio che essa viva e testimoni in prima persona la
misericordia. Il suo linguaggio e i suoi gesti devono trasmettere misericordia per penetrare nel
cuore delle persone e provocarle a ritrovare la strada per ritornare al Padre.

La prima verita della Chiesa e I’amore di Cristo. Di questo amore, che giunge fino al perdono e al
dono di sé, la Chiesa si fa serva e mediatrice presso gli uomini. Pertanto, dove la Chiesa e presente,
la deve essere evidente la misericordia del Padre. Nelle nostre parrocchie, nelle comunita, nelle
associazioni e nei movimenti, insomma, dovunque vi sono dei cristiani, chiunque deve poter
trovare un’oasi di misericordia.

13. Vogliamo vivere questo Anno Giubilare alla luce della parola del Signore: Misericordiosi come
il Padre. L’evangelista riporta 1’insegnamento di Gesu che dice: «Siate misericordiosi, come il
Padre vostro & misericordioso» (Lc 6,36). E un programma di vita tanto impegnativo quanto ricco
di gioia e di pace. L’imperativo di Gesu é rivolto a quanti ascoltano la sua voce (cfr Lc 6,27). Per
essere capaci di misericordia, quindi, dobbiamo in primo luogo porci in ascolto della Parola di Dio.
Cio significa recuperare il valore del silenzio per meditare la Parola che ci viene rivolta. In questo
modo é possibile contemplare la misericordia di Dio e assumerlo come proprio stile di vita.

14. 11 pellegrinaggio € un segno peculiare nell’Anno Santo, perché e icona del cammino che ogni
persona compie nella sua esistenza. La vita € un pellegrinaggio e 1’essere umano € viator, un
pellegrino che percorre una strada fino alla meta agognata. Anche per raggiungere la Porta Santa a
Roma e in ogni altro luogo, ognuno dovra compiere, secondo le proprie forze, un pellegrinaggio.
Esso sara un segno del fatto che anche la misericordia € una meta da raggiungere e che richiede
impegno e sacrificio. Il pellegrinaggio, quindi, sia stimolo alla conversione: attraversando la Porta
Santa ci lasceremo abbracciare dalla misericordia di Dio e ci impegneremo ad essere misericordiosi
con gli altri come il Padre lo é con noi.

Il Signore Gesu indica le tappe del pellegrinaggio attraverso cui € possibile raggiungere questa
meta: «Non giudicate e non sarete giudicati; non condannate e non sarete condannati; perdonate e
sarete perdonati. Date e vi sara dato: una misura buona, pigiata, colma e traboccante vi sara versata
nel grembo, perché con la misura con la quale misurate, sara misurato a voi in cambio» (Lc 6,37-
38). Dice anzitutto di non giudicare e di non condannare. Se non si vuole incorrere nel giudizio di
Dio, nessuno puo diventare giudice del proprio fratello. Gli uomini, infatti, con il loro giudizio si
fermano alla superficie, mentre il Padre guarda nell’intimo. Quanto male fanno le parole quando
sono mosse da sentimenti di gelosia e invidia! Parlare male del fratello in sua assenza equivale a
porlo in cattiva luce, a compromettere la sua reputazione e lasciarlo in balia della chiacchiera. Non
giudicare e non condannare significa, in positivo, saper cogliere cio che di buono ¢’¢ in ogni
persona e non permettere che abbia a soffrire per il nostro giudizio parziale e la nostra presunzione
di sapere tutto. Ma questo non e ancora sufficiente per esprimere la misericordia. Gesu chiede


http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn9
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn10
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn11

anche di perdonare e di donare. Essere strumenti del perdono, perché noi per primi lo abbiamo
ottenuto da Dio. Essere generosi nei confronti di tutti, sapendo che anche Dio elargisce la sua
benevolenza su di noi con grande magnanimita.

Misericordiosi come il Padre, dunque, € il “motto” dell’Anno Santo. Nella misericordia abbiamo la
prova di come Dio ama. Egli da tutto se stesso, per sempre, gratuitamente, e senza nulla chiedere in
cambio. Viene in nostro aiuto quando lo invochiamo. E bello che la preghiera quotidiana della
Chiesa inizi con queste parole: «O Dio, vieni a salvarmi, Signore, vieni presto in mio aiuto» (Sal
70,2). L’aiuto che invochiamo e gia il primo passo della misericordia di Dio verso di noi. Egli viene
a salvarci dalla condizione di debolezza in cui viviamo. E il suo aiuto consiste nel farci cogliere la
sua presenza e la sua vicinanza. Giorno per giorno, toccati dalla sua compassione, possiamo anche
noi diventare compassionevoli verso tutti.

15. In questo Anno Santo, potremo fare 1’esperienza di aprire il cuore a quanti vivono nelle piu
disparate periferie esistenziali, che spesso il mondo moderno crea in maniera drammatica. Quante
situazioni di precarieta e sofferenza sono presenti nel mondo di oggi! Quante ferite sono impresse
nella carne di tanti che non hanno piu voce perché il loro grido si € affievolito e spento a causa
dell’indifferenza dei popoli ricchi. In questo Giubileo ancora di piu la Chiesa sara chiamata a curare
queste ferite, a lenirle con I’olio della consolazione, fasciarle con la misericordia e curarle con la
solidarieta e 1’attenzione dovuta. Non cadiamo nell’indifferenza che umilia, nell’abitudinarieta che
anestetizza I’animo e impedisce di scoprire la novita, nel cinismo che distrugge. Apriamo i nostri
occhi per guardare le miserie del mondo, le ferite di tanti fratelli e sorelle privati della dignita, e
sentiamoci provocati ad ascoltare il loro grido di aiuto. Le nostre mani stringano le loro mani, e
tiriamoli a noi perché sentano il calore della nostra presenza, dell’amicizia e della fraternita. Che il
loro grido diventi il nostro e insieme possiamo spezzare la barriera di indifferenza che spesso regna
sovrana per nascondere I’ipocrisia € 1’egoismo.

E mio vivo desiderio che il popolo cristiano rifletta durante il Giubileo sulle opere di misericordia
corporale e spirituale. Sara un modo per risvegliare la nostra coscienza spesso assopita davanti al
dramma della poverta e per entrare sempre di piu nel cuore del Vangelo, dove i poveri sono i
privilegiati della misericordia divina. La predicazione di Gesu ci presenta queste opere di
misericordia perché possiamo capire se viviamo 0 no come suoi discepoli. Riscopriamo le opere di
misericordia corporale: dare da mangiare agli affamati, dare da bere agli assetati, vestire gli ignudi,
accogliere i1 forestieri, assistere gli ammalati, visitare i carcerati, seppellire i morti. E non
dimentichiamo le opere di misericordia spirituale: consigliare i dubbiosi, insegnare agli ignoranti,
ammonire i peccatori, consolare gli afflitti, perdonare le offese, sopportare pazientemente le
persone moleste, pregare Dio per i vivi e per i morti.

Non possiamo sfuggire alle parole del Signore e in base ad esse saremo giudicati: se avremo dato
da mangiare a chi ha fame e da bere a chi ha sete. Se avremo accolto il forestiero e vestito chi e
nudo. Se avremo avuto tempo per stare con chi € malato e prigioniero (cfr Mt 25,31-45).
Ugualmente, ci sara chiesto se avremo aiutato ad uscire dal dubbio che fa cadere nella paura e che
spesso e fonte di solitudine; se saremo stati capaci di vincere 1’ignoranza in cui vivono milioni di
persone, soprattutto i bambini privati dell’aiuto necessario per essere riscattati dalla poverta; se
saremo stati vicini a chi e solo e afflitto; se avremo perdonato chi ci offende e respinto ogni forma
di rancore e di odio che porta alla violenza; se avremo avuto pazienza sull’esempio di Dio che é
tanto paziente con noi; se, infine, avremo affidato al Signore nella preghiera i nostri fratelli e
sorelle. In ognuno di questi “piu piccoli” e presente Cristo stesso. La sua carne diventa di nuovo
visibile come corpo martoriato, piagato, flagellato, denutrito, in fuga... per essere da noi
riconosciuto, toccato e assistito con cura. Non dimentichiamo le parole di san Giovanni della
Croce: «Alla sera della vita, saremo giudicati sull’amore» [12].

16. Nel Vangelo di Luca troviamo un altro aspetto importante per vivere con fede il Giubileo.
Racconta 1’evangelista che Gesu, un sabato, ritorno a Nazaret e, come era solito fare, entro nella
Sinagoga. Lo chiamarono a leggere la Scrittura e commentarla. Il passo era quello del profeta Isaia
dove sta scritto: «Lo Spirito del Signore e sopra di me; per questo mi ha consacrato con I’unzione €
mi ha mandato a portare ai poveri il lieto annuncio, a proclamare ai prigionieri la liberazione e ai
ciechi la vista; a rimettere in liberta gli oppressi, a proclamare 1’anno di misericordia del Signore»

10


http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn12

(61,1-2). “Un anno di misericordia”: € questo quanto viene annunciato dal Signore e che noi
desideriamo vivere. Questo Anno Santo porta con sé la ricchezza della missione di Gesu che
risuona nelle parole del Profeta: portare una parola e un gesto di consolazione ai poveri, annunciare
la liberazione a quanti sono prigionieri delle nuove schiavitu della societa moderna, restituire la
vista a chi non riesce piu a vedere perché curvo su sé stesso, e restituire dignita a quanti ne sono
stati privati. La predicazione di Gesu si rende di nuovo visibile nelle risposte di fede che la
testimonianza dei cristiani & chiamata ad offrire. Ci accompagnino le parole dell’ Apostolo: «Chi fa
opere di misericordia, le compia con gioia» (Rm 12,8).

17. La Quaresima di questo Anno Giubilare sia vissuta piu intensamente come momento forte per
celebrare e sperimentare la misericordia di Dio. Quante pagine della Sacra Scrittura possono essere
meditate nelle settimane della Quaresima per riscoprire il volto misericordioso del Padre! Con le
parole del profeta Michea possiamo anche noi ripetere: Tu, o Signore, sei un Dio che toglie
I’iniquita e perdona il peccato, che non serbi per sempre la tua ira, ma ti compiaci di usare
misericordia. Tu, Signore, ritornerai a noi e avrai pieta del tuo popolo. Calpesterai le nostre colpe e
getterai in fondo al mare tutti i nostri peccati (cfr 7,18-19).

Le pagine del profeta Isaia potranno essere meditate piu concretamente in questo tempo di
preghiera, digiuno e carita: «Non e piuttosto questo il digiuno che voglio: sciogliere le catene
inique, togliere i legami del giogo, rimandare liberi gli oppressi e spezzare ogni giogo? Non
consiste forse nel dividere il pane con l'affamato, nell’introdurre in casa i miseri, senza tetto, nel
vestire uno che vedi nudo, senza trascurare i tuoi parenti? Allora la tua luce sorgera come I’aurora,
la tua ferita si rimarginera presto. Davanti a te camminera la tua giustizia, la gloria del Signore ti
seguira. Allora invocherai e il Signore ti rispondera, implorerai aiuto ed egli dira: “Eccomi!”. Se
toglierai di mezzo a te I’oppressione, il puntare il dito e il parlare empio, se aprirai il tuo cuore
all’affamato, se sazierai 1’afflitto di cuore, allora brillera fra le tenebre la tua luce, la tua tenebra
sara come il meriggio. Ti guidera sempre il Signore, ti saziera in terreni aridi, rinvigorira le tue
0ssa; sarai come un giardino irrigato e come una sorgente le cui acque non inaridiscono» (58,6-11).
L’iniziativa “24 ore per il Signore”, da celebrarsi nel venerdi e sabato che precedono la IV
Domenica di Quaresima, € da incrementare nelle Diocesi. Tante persone si stanno riavvicinando al
sacramento della Riconciliazione e tra questi molti giovani, che in tale esperienza ritrovano spesso
il cammino per ritornare al Signore, per vivere un momento di intensa preghiera e riscoprire il
senso della propria vita. Poniamo di nuovo al centro con convinzione il sacramento della
Riconciliazione, perché permette di toccare con mano la grandezza della misericordia. Sara per
ogni penitente fonte di vera pace interiore.

Non mi stancherd mai di insistere perché i confessori siano un vero segno della misericordia del
Padre. Non ci si improvvisa confessori. Lo si diventa quando, anzitutto, ci facciamo noi per primi
penitenti in cerca di perdono. Non dimentichiamo mai che essere confessori significa partecipare
della stessa missione di Gesu ed essere segno concreto della continuita di un amore divino che
perdona e che salva. Ognuno di noi ha ricevuto il dono dello Spirito Santo per il perdono dei
peccati, di questo siamo responsabili. Nessuno di noi &€ padrone del Sacramento, ma un fedele
servitore del perdono di Dio. Ogni confessore dovra accogliere i fedeli come il padre nella parabola
del figlio prodigo: un padre che corre incontro al figlio nonostante avesse dissipato i suoi beni. |
confessori sono chiamati a stringere a sé quel figlio pentito che ritorna a casa e ad esprimere la
gioia per averlo ritrovato. Non si stancheranno di andare anche verso 1’altro figlio rimasto fuori e
incapace di gioire, per spiegargli che il suo giudizio severo € ingiusto, e non ha senso dinanzi alla
misericordia del Padre che non ha confini. Non porranno domande impertinenti, ma come il padre
della parabola interromperanno il discorso preparato dal figlio prodigo, perché sapranno cogliere
nel cuore di ogni penitente I’invocazione di aiuto e la richiesta di perdono. Insomma, i confessori
sono chiamati ad essere sempre, dovunque, in ogni situazione e nonostante tutto, il segno del
primato della misericordia.

18. Nella Quaresima di questo Anno Santo ho I’intenzione di inviare i Missionari della
Misericordia. Saranno un segno della sollecitudine materna della Chiesa per il Popolo di Dio,
perché entri in profondita nella ricchezza di questo mistero cosi fondamentale per la fede. Saranno
sacerdoti a cui daro I’autorita di perdonare anche i peccati che sono riservati alla Sede Apostolica,

11



perché sia resa evidente I’ampiezza del loro mandato. Saranno, soprattutto, segno vivo di come il
Padre accoglie quanti sono in ricerca del suo perdono. Saranno dei missionari della misericordia
perché si faranno artefici presso tutti di un incontro carico di umanita, sorgente di liberazione, ricco
di responsabilita per superare gli ostacoli e riprendere la vita nuova del Battesimo. Si lasceranno
condurre nella loro missione dalle parole dell’Apostolo: «Dio ha rinchiuso tutti nella
disobbedienza, per essere misericordioso verso tutti» (Rm 11,32). Tutti infatti, nessuno escluso,
sono chiamati a cogliere I’appello alla misericordia. | missionari vivano questa chiamata sapendo di
poter fissare lo sguardo su Gesu, «sommo sacerdote misericordioso e degno di fede» (Eb 2,17).
Chiedo ai confratelli Vescovi di invitare e di accogliere questi Missionari, perché siano anzitutto
predicatori convincenti della misericordia. Si organizzino nelle Diocesi delle “missioni al popolo”,
in modo che questi Missionari siano annunciatori della gioia del perdono. Si chieda loro di
celebrare il sacramento della Riconciliazione per il popolo, perché il tempo di grazia donato
nell’Anno Giubilare permetta a tanti figli lontani di ritrovare il cammino verso la casa paterna. |
Pastori, specialmente durante il tempo forte della Quaresima, siano solleciti nel richiamare i fedeli
ad accostarsi «al trono della grazia per ricevere misericordia e trovare grazia» (Eb 4,16).

19. La parola del perdono possa giungere a tutti e la chiamata a sperimentare la misericordia non
lasci nessuno indifferente. Il mio invito alla conversione si rivolge con ancora piu insistenza verso
quelle persone che si trovano lontane dalla grazia di Dio per la loro condotta di vita. Penso in modo
particolare agli uomini e alle donne che appartengono a un gruppo criminale, qualunque esso sia.
Per il vostro bene, vi chiedo di cambiare vita. Ve lo chiedo nel nome del Figlio di Dio che, pur
combattendo il peccato, non ha mai rifiutato nessun peccatore. Non cadete nella terribile trappola di
pensare che la vita dipende dal denaro e che di fronte ad esso tutto il resto diventa privo di valore e
di dignita. E solo un’illusione. Non portiamo il denaro con noi nell’al di la. Il denaro non ci da la
vera felicita. La violenza usata per ammassare soldi che grondano sangue non rende potenti né
immortali. Per tutti, presto o tardi, viene il giudizio di Dio a cui nessuno potra sfuggire.

Lo stesso invito giunga anche alle persone fautrici o complici di corruzione. Questa piaga putrefatta
della societa e un grave peccato che grida verso il cielo, perché mina fin dalle fondamenta la vita
personale e sociale. La corruzione impedisce di guardare al futuro con speranza, perché con la sua
prepotenza e avidita distrugge i progetti dei deboli e schiaccia i piu poveri. E’ un male che si annida
nei gesti quotidiani per estendersi poi negli scandali pubblici. La corruzione € un accanimento nel
peccato, che intende sostituire Dio con I’illusione del denaro come forma di potenza. E un’opera
delle tenebre, sostenuta dal sospetto e dall’intrigo. Corruptio optimi pessima, diceva con ragione
san Gregorio Magno, per indicare che nessuno puo sentirsi immune da questa tentazione. Per
debellarla dalla vita personale e sociale sono necessarie prudenza, vigilanza, lealta, trasparenza,
unite al coraggio della denuncia. Se non la si combatte apertamente, presto o tardi rende complici e
distrugge I’esistenza.

Questo e il momento favorevole per cambiare vita! Questo é il tempo di lasciarsi toccare il cuore.
Davanti al male commesso, anche a crimini gravi, e il momento di ascoltare il pianto delle persone
innocenti depredate dei beni, della dignita, degli affetti, della stessa vita. Rimanere sulla via del
male é solo fonte di illusione e di tristezza. La vera vita e ben altro. Dio non si stanca di tendere la
mano. E sempre disposto ad ascoltare, e anch’io lo sono, come i miei fratelli vescovi e sacerdoti. E
sufficiente solo accogliere I’invito alla conversione e sottoporsi alla giustizia, mentre la Chiesa
offre la misericordia.

20. Non sara inutile in questo contesto richiamare al rapporto tra giustizia e misericordia. Non sono
due aspetti in contrasto tra di loro, ma due dimensioni di un’unica realta che si sviluppa
progressivamente fino a raggiungere il suo apice nella pienezza dell’amore. La giustizia & un
concetto fondamentale per la societa civile quando, normalmente, si fa riferimento a un ordine
giuridico attraverso il quale si applica la legge. Per giustizia si intende anche che a ciascuno deve
essere dato cio che gli € dovuto. Nella Bibbia, molte volte si fa riferimento alla giustizia divina e a
Dio come giudice. La si intende di solito come I’osservanza integrale della Legge e il
comportamento di ogni buon israelita conforme ai comandamenti dati da Dio. Questa visione,
tuttavia, ha portato non poche volte a cadere nel legalismo, mistificando il senso originario e
oscurando il valore profondo che la giustizia possiede. Per superare la prospettiva legalista,

12



bisognerebbe ricordare che nella Sacra Scrittura la giustizia € concepita essenzialmente come un
abbandonarsi fiducioso alla volonta di Dio.

Da parte sua, Gesu parla piu volte dell’importanza della fede, piuttosto che dell’osservanza della
legge. E in questo senso che dobbiamo comprendere le sue parole quando, trovandosi a tavola con
Matteo e altri pubblicani e peccatori, dice ai farisei che lo contestavano: «Andate e imparate che
cosa vuol dire: Misericordia io voglio e non sacrifici. 1o non sono venuto infatti a chiamare i giusti,
ma i peccatori» (Mt 9,13). Davanti alla visione di una giustizia come mera osservanza della legge,
che giudica dividendo le persone in giusti e peccatori, Gesu punta a mostrare il grande dono della
misericordia che ricerca i peccatori per offrire loro il perdono e la salvezza. Si comprende perche, a
causa di questa sua visione cosi liberatrice e fonte di rinnovamento, Gesu sia stato rifiutato dai
farisei e dai dottori della legge. Questi per essere fedeli alla legge ponevano solo pesi sulle spalle
delle persone, vanificando pero la misericordia del Padre. Il richiamo all’osservanza della legge
non puo ostacolare 1’attenzione per le necessita che toccano la dignita delle persone.

Il richiamo che Gesu fa al testo del profeta Osea — «voglio I’amore e non il sacrificio» (6,6) — e
molto significativo in proposito. Gesu afferma che d’ora in avanti la regola di vita dei suoi
discepoli dovra essere quella che prevede il primato della misericordia, come Lui stesso testimonia
condividendo il pasto con i peccatori. La misericordia, ancora una volta, viene rivelata come
dimensione fondamentale della missione di Gesu. Essa é una vera sfida dinanzi ai suoi interlocutori
che si fermavano al rispetto formale della legge. Gesu, invece, va oltre la legge; la sua condivisione
con quelli che la legge considerava peccatori fa comprendere fin dove arriva la sua misericordia.
Anche I’apostolo Paolo ha fatto un percorso simile. Prima di incontrare Cristo sulla via di
Damasco, la sua vita era dedicata a perseguire in maniera irreprensibile la giustizia della legge (cfr
Fil 3,6). La conversione a Cristo lo porto a ribaltare la sua visione, a tal punto che nella Lettera ai
Galati afferma: «Abbiamo creduto anche noi in Cristo Gesu per essere giustificati per la fede in
Cristo e non per le opere della Legge» (2,16). La sua comprensione della giustizia cambia
radicalmente. Paolo ora pone al primo posto la fede e non piu la legge. Non e I’osservanza della
legge che salva, ma la fede in Gesu Cristo, che con la sua morte e resurrezione porta la salvezza
con la misericordia che giustifica. La giustizia di Dio diventa adesso la liberazione per quanti sono
oppressi dalla schiavitu del peccato e di tutte le sue conseguenze. La giustizia di Dio é il suo
perdono (cfr Sal 51,11-16).

21. La misericordia non € contraria alla giustizia ma esprime il comportamento di Dio verso il
peccatore, offrendogli un’ulteriore possibilita per ravvedersi, convertirsi e credere. L’esperienza del
profeta Osea ci viene in aiuto per mostrarci il superamento della giustizia nella direzione della
misericordia. L’epoca di questo profeta e tra le piu drammatiche della storia del popolo ebraico. Il
Regno e vicino alla distruzione; il popolo non e rimasto fedele all’alleanza, si € allontanato da Dio e
ha perso la fede dei Padri. Secondo una logica umana, € giusto che Dio pensi di rifiutare il popolo
infedele: non ha osservato il patto stipulato e quindi merita la dovuta pena, cioé I’esilio. Le parole
del profeta lo attestano: «Non ritornera al paese d’Egitto, ma Assur sara il suo re, perché non hanno
voluto convertirsi» (Os 11,5). Eppure, dopo questa reazione che si richiama alla giustizia, il profeta
modifica radicalmente il suo linguaggio e rivela il vero volto di Dio: «Il mio cuore si commuove
dentro di me, il mio intimo freme di compassione. Non daro sfogo all’ardore della mia ira, non
tornerd a distruggere Efraim, perché sono Dio e non uomo; sono il Santo in mezzo a te e non verrd
da te nella mia ira» (11,8-9). Sant’Agostino, quasi a commentare le parole del profeta dice: «E pil
facile che Dio trattenga 1’ira pitl che la misericordia»[13]. E proprio cosi. L’ira di Dio dura un
istante, mentre la sua misericordia dura in eterno.

Se Dio si fermasse alla giustizia cesserebbe di essere Dio, sarebbe come tutti gli uomini che
invocano il rispetto della legge. La giustizia da sola non basta, e 1’esperienza insegna che appellarsi
solo ad essa rischia di distruggerla. Per questo Dio va oltre la giustizia con la misericordia e il
perdono. Cio non significa svalutare la giustizia o renderla superflua, al contrario. Chi sbaglia
dovra scontare la pena. Solo che questo non € il fine, ma I’inizio della conversione, perché si
sperimenta la tenerezza del perdono. Dio non rifiuta la giustizia. Egli la ingloba e supera in un
evento superiore dove si sperimenta 1’amore che e a fondamento di una vera giustizia. Dobbiamo
prestare molta attenzione a quanto scrive Paolo per non cadere nello stesso errore che 1’ Apostolo

13


http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftn13

rimproverava ai Giudei suoi contemporanei: «lgnorando la giustizia di Dio e cercando di stabilire la
propria, non si sono sottomessi alla giustizia di Dio. Ora, il termine della Legge € Cristo, perché la
giustizia sia data a chiunque crede» (Rm 10,3-4). Questa giustizia di Dio e la misericordia concessa
a tutti come grazia in forza della morte e risurrezione di Gesu Cristo. La Croce di Cristo, dunque, &
il giudizio di Dio su tutti noi e sul mondo, perché ci offre la certezza dell’amore e della vita nuova.
22. 1l Giubileo porta con sé anche il riferimento all’indulgenza. Nell’Anno Santo della Misericordia
essa acquista un rilievo particolare. Il perdono di Dio per i nostri peccati non conosce confini. Nella
morte e risurrezione di Gesu Cristo, Dio rende evidente questo suo amore che giunge fino a
distruggere il peccato degli uomini. Lasciarsi riconciliare con Dio é possibile attraverso il mistero
pasquale e la mediazione della Chiesa. Dio quindi e sempre disponibile al perdono e non si stanca
mai di offrirlo in maniera sempre nuova e inaspettata. Noi tutti, tuttavia, facciamo esperienza del
peccato. Sappiamo di essere chiamati alla perfezione (cfr Mt 5,48), ma sentiamo forte il peso del
peccato. Mentre percepiamo la potenza della grazia che ci trasforma, sperimentiamo anche la forza
del peccato che ci condiziona. Nonostante il perdono, nella nostra vita portiamo le contraddizioni
che sono la conseguenza dei nostri peccati. Nel sacramento della Riconciliazione Dio perdona i
peccati, che sono davvero cancellati; eppure, I’impronta negativa che i peccati hanno lasciato nei
nostri comportamenti e nei nostri pensieri rimane. La misericordia di Dio pero e piu forte anche di
questo. Essa diventa indulgenza del Padre che attraverso la Sposa di Cristo raggiunge il peccatore
perdonato e lo libera da ogni residuo della conseguenza del peccato, abilitandolo ad agire con
carita, a crescere nell’amore piuttosto che ricadere nel peccato.

La Chiesa vive la comunione dei Santi. Nell’Eucaristia questa comunione, che é dono di Dio, si
attua come unione spirituale che lega noi credenti con i Santi e i Beati il cui numero e incalcolabile
(cfr Ap 7,4). La loro santita viene in aiuto alla nostra fragilita, e cosi la Madre Chiesa e capace con
la sua preghiera e la sua vita di venire incontro alla debolezza di alcuni con la santita di altri. Vivere
dunque I’indulgenza nell’Anno Santo significa accostarsi alla misericordia del Padre con la
certezza che il suo perdono si estende su tutta la vita del credente. Indulgenza é sperimentare la
santita della Chiesa che partecipa a tutti i benefici della redenzione di Cristo, perché il perdono sia
esteso fino alle estreme conseguenze a cui giunge I’amore di Dio. Viviamo intensamente il
Giubileo chiedendo al Padre il perdono dei peccati e I’estensione della sua indulgenza
misericordiosa.

23. La misericordia possiede una valenza che va oltre i confini della Chiesa. Essa ci relaziona
all’Ebraismo e all’Islam, che la considerano uno degli attributi piu qualificanti di Dio. Israele per
primo ha ricevuto questa rivelazione, che permane nella storia come inizio di una ricchezza
incommensurabile da offrire all’intera umanita. Come abbiamo visto, le pagine dell’Antico
Testamento sono intrise di misericordia, perché narrano le opere che il Signore ha compiuto a
favore del suo popolo nei momenti piu difficili della sua storia. L’Islam, da parte sua, tra i nomi
attribuiti al Creatore pone quello di Misericordioso e Clemente. Questa invocazione é spesso sulle
labbra dei fedeli musulmani, che si sentono accompagnati e sostenuti dalla misericordia nella loro
quotidiana debolezza. Anch’essi credono che nessuno puo limitare la misericordia divina perché le
sue porte sono sempre aperte.

Questo Anno Giubilare vissuto nella misericordia possa favorire I’incontro con queste religioni e
con le altre nobili tradizioni religiose; ci renda piu aperti al dialogo per meglio conoscerci e
comprenderci; elimini ogni forma di chiusura e di disprezzo ed espella ogni forma di violenza e di
discriminazione.

24. 1l pensiero ora si volge alla Madre della Misericordia. La dolcezza del suo sguardo ci
accompagni in questo Anno Santo, perché tutti possiamo riscoprire la gioia della tenerezza di Dio.
Nessuno come Maria ha conosciuto la profondita del mistero di Dio fatto uomo. Tutto nella sua vita
e stato plasmato dalla presenza della misericordia fatta carne. La Madre del Crocifisso Risorto e
entrata nel santuario della misericordia divina perché ha partecipato intimamente al mistero del suo
amore.

Scelta per essere la Madre del Figlio di Dio, Maria é stata da sempre preparata dall’amore del Padre
per essere Arca dell’Alleanza tra Dio e gli uomini. Ha custodito nel suo cuore la divina
misericordia in perfetta sintonia con il suo Figlio Gesu. Il suo canto di lode, sulla soglia della casa

14



di Elisabetta, fu dedicato alla misericordia che si estende «di generazione in generazione» (Lc
1,50). Anche noi eravamo presenti in quelle parole profetiche della Vergine Maria. Questo ci sara
di conforto e di sostegno mentre attraverseremo la Porta Santa per sperimentare i frutti della
misericordia divina.

Presso la croce, Maria insieme a Giovanni, il discepolo dell’amore, € testimone delle parole di
perdono che escono dalle labbra di Gesu. Il perdono supremo offerto a chi lo ha crocifisso ci mostra
fin dove puo arrivare la misericordia di Dio. Maria attesta che la misericordia del Figlio di Dio non
conosce confini e raggiunge tutti senza escludere nessuno. Rivolgiamo a lei la preghiera antica e
sempre nuova della Salve Regina, perché non si stanchi mai di rivolgere a noi i suoi occhi
misericordiosi e ci renda degni di contemplare il volto della misericordia, suo Figlio Gesu.

La nostra preghiera si estenda anche ai tanti Santi e Beati che hanno fatto della misericordia la loro
missione di vita. In particolare il pensiero e rivolto alla grande apostola della misericordia, santa
Faustina Kowalska. Lei, che fu chiamata ad entrare nelle profondita della divina misericordia,
interceda per noi e ci ottenga di vivere e camminare sempre nel perdono di Dio e nell’incrollabile
fiducia nel suo amore.

25. Un Anno Santo straordinario, dunque, per vivere nella vita di ogni giorno la misericordia che da
sempre il Padre estende verso di noi. In questo Giubileo lasciamoci sorprendere da Dio. Lui non si
stanca mai di spalancare la porta del suo cuore per ripetere che ci ama e vuole condividere con noi
la sua vita. La Chiesa sente in maniera forte 1’urgenza di annunciare la misericordia di Dio. La sua
vita e autentica e credibile quando fa della misericordia il suo annuncio convinto. Essa sa che il suo
primo compito, soprattutto in un momento come il nostro colmo di grandi speranze e forti
contraddizioni, € quello di introdurre tutti nel grande mistero della misericordia di Dio,
contemplando il volto di Cristo. La Chiesa e chiamata per prima ad essere testimone veritiera della
misericordia professandola e vivendola come il centro della Rivelazione di Gesu Cristo. Dal cuore
della Trinita, dall’intimo piu profondo del mistero di Dio, sgorga e scorre senza sosta il grande
fiume della misericordia. Questa fonte non potra mai esaurirsi, per quanti siano quelli che vi si
accostano. Ogni volta che ognuno ne avra bisogno, potra accedere ad essa, perché la misericordia di
Dio e senza fine. Tanto e imperscrutabile la profondita del mistero che racchiude, tanto €
inesauribile la ricchezza che da essa proviene.

In questo Anno Giubilare la Chiesa si faccia eco della Parola di Dio che risuona forte e convincente
come una parola e un gesto di perdono, di sostegno, di aiuto, di amore. Non si stanchi mai di offrire
misericordia e sia sempre paziente nel confortare e perdonare. La Chiesa si faccia voce di ogni
uomo e ogni donna e ripeta con fiducia e senza sosta: «Ricordati, Signore, della tua misericordia e
del tuo amore, che e da sempre» (Sal 25,6).

Dato a Roma, presso San Pietro, 1’11 aprile, Vigilia della Il Domenica di Pasqua o della Divina
Misericordia, dell’Anno del Signore 2015, terzo di pontificato.

Franciscus

[1] Cfr Conc. Ecum. Vat. ll, Cost. dogm. Dei Verbum, 4.

[2] Discorso di apertura del Conc. Ecum. Vat. ll, Gaudet Mater Ecclesia, 11 ottobre 1962, 2-3.
[3] Allocuzione nell’ultima sessione pubblica, 7 dicembre 1965.

[4] Cfr Conc. Ecum. Vat. I, Cost. dogm. Lumen Gentium, 16; Cost. past. Gaudium et spes, 15.
[5] TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae, II-l, g. 30, a. 4.

[6] XXVI Domenica del Tempo Ordinario. Questa colletta appare gia, nell’VIIl secolo, tra i testi eucologici del
Sacramentario Gelasiano (1198).

[7] Cfr Om. 21: CCL 122, 149-151.

[8] Esort. ap. Evangelii gaudium, 24.

[9] N. 2.

[10] Giovanni Paolo Il, Lett. Enc. Dives in misericordia,15.

[11] Ibid., 13.

[12] Parole di luce e di amore, 57.

[13] Enarr. in Ps. 76, 11.

© Copyright - Libreria Editrice Vaticana

15


http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref1
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_it.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref2
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref3
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651207_epilogo-concilio.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref4
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref5
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref6
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref7
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref8
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Prendere_l%E2%80%99iniziativa,_coinvolgersi,_accompagnare,_fruttificare_e_festeggiare
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref9
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref10
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref11
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref12
http://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html#_ftnref13

Domenica, 14 giugno 2015
DISCORSO DEL SANTO PADRE FRANCESCO

ALL'APERTURA DEL CONVEGNO ECCLESIALE DELLADIOCESI
DI ROMA

Piazza San Pietro

Buonasera!

Le previsioni ieri, a tarda sera, dicevano per oggi, per questo pomeriggio e questa sera: pioggia! Si
e vero, pioggia di famiglie in Piazza San Pietro! Grazie!

E’ bello incontrarvi all'inizio del Convegno pastorale della nostra Diocesi di Roma. Ringrazio tanto
voi genitori, di aver accettato l'invito a partecipare cosi numerosi a questo incontro, che é
importante per il cammino della nostra comunita ecclesiale.

Come sapete, da alcuni anni stiamo riflettendo e ci interroghiamo su come trasmettere la fede alle
nuove generazioni della citta che, anche a seguito di alcune ben note vicende, ha bisogno di una
vera e propria rinascita morale e spirituale. E questo e un compito molto forte. La nostra citta deve
rinascere moralmente e spiritualmente, perché sembra che tutto sia lo stesso, che tutto sia relativo;
che il Vangelo e si una bella storia di cose belle, che e bello leggerlo, ma rimane li, un’idea. Non
tocca il cuore! La nostra citta ha bisogno di questa rinascita. E questo impegno e tanto importante
quando parliamo di educazione dei ragazzi e dei giovani, per la quale i primi responsabili siete voi
genitori. | nostri ragazzi, ragazzini, che incominciano a sentire queste idee strane, queste
colonizzazioni ideologiche che avvelenano I’anima e la famiglia: si deve agire contro questo. Mi
diceva, due settimane fa, una persona, un uomo molto cattolico, bravo, giovane, che i suoi ragazzini
andavano in prima e seconda elementare e che la sera, lui e sua moglie tante volte dovevano “ri-
catechizzare” i bambini, i ragazzi, per quello che riportavano da alcuni professori della scuola o per
quello che dicevano i libri che davano Ii. Queste colonizzazioni ideologiche, che fanno tanto male e
distruggono una societa, un Paese, una famiglia. E per questo abbiamo bisogno di una vera e
propria rinascita morale e spirituale.

A ottobre celebreremo un Sinodo sulla famiglia, per aiutare le famiglie a riscoprire la bellezza della
loro vocazione e a esserle fedeli. Nella famiglia si vivono le parole di Gesu: "Non c'é amore piu
grande di questo: dare la vita per i propri amici” (cfr Gv 15,13). Con il vostro rapporto coniugale,
esercitando la paternita e la maternita voi donate la vostra vita e siete la prova che vivere il Vangelo
e possibile: vivere il Vangelo e possibile e rende felici. E questa e la prova, ma si fa nella famiglia.
Questa sera vorrei soffermarmi con voi su alcune semplici parole che esprimono il mistero del
vostro essere genitori. Non so se riusciro a dire tutto quello che voglio dire, ma almeno vorrei
parlare di vocazione, comunione, missione.

La prima parola é vocazione. San Paolo ha scritto che da Dio deriva ogni paternita (cfr Ef 3,15) e
possiamo aggiungere anche ogni maternita. Tutti siamo figli, ma diventare papa e mamma € una
chiamata di Dio! E’ una chiamata di Dio, € una vocazione. Dio € I’amore eterno, che si dona
incessantemente e ci chiama all'esistenza. E un mistero che, pero, la Provvidenza ha voluto affidare
in particolare all'uomo e alla donna, chiamati ad amarsi totalmente e senza riserve, cooperando con
Dio in questo amore e nel trasmettere la vita ai figli. 1l Signore vi ha scelti per amarvi e trasmettere
la vita. Queste due cose sono la vocazione dei genitori. Questa & una chiamata bellissima perché ci
fa essere, in modo del tutto speciale ad immagine e somiglianza di Dio. Diventare papa e mamma
significa davvero realizzarsi pienamente, perché e diventare simili a Dio. Questo non si dice sui
giornali, non appare, ma e la verita dell’amore. Diventare papa e mamma ci fa molto piu simili a
Dio.

Come genitori voi siete chiamati a ricordare a tutti i battezzati che ciascuno, anche se in modo
diverso, & chiamato a essere papa 0 mamma. Anche un sacerdote, una suora, un catechista sono
chiamati alla paternita e alla maternita spirituale. Infatti un uomo e una donna scelgono di costruire
una famiglia perché Dio li chiama dopo aver fatto sperimentare loro la bellezza dell’amore. Non la
bellezza della passione, non bellezza di un entusiasmo forse passeggero: la bellezza dell’amore! E
questo si deve scoprire tutti i giorni, tutti i giorni. Dio chiama a diventare genitori — uomini e donne

16



— che credono nell’amore, che credono nella sua bellezza. lo vorrei domandarvi, ma non rispondete,
per favore: voi credete nella bellezza dell’amore? Voi credete nella grandezza dell’amore? Avete
fede in questo? Avete fede? Questa & una fede quotidiana. L’amore € bello anche quando i genitori
litigano; é bello, perché alla fine fanno la pace. E’ tanto bello fare la pace dopo una guerra! E’ tanto
bello! Una bellezza e quella dell’amore coniugale, che neanche le pit grandi difficolta della vita
sono in grado di oscurare.

Una volta un bambino mi ha detto: "Che bello, i miei genitori si sono dati un bacio!". E’ bello
quando il bambino vede che papa e mamma si baciano. Bella testimonianza.

| vostri figli, cari genitori, hanno bisogno di scoprire, guardando la vostra vita, che € bello amarsi.
Non vi dimenticate mai che i vostri figli vi guardano sempre. Voi ricordate quel film di una ventina
di anni fa che si chiamava “I bambini ci guardano”? | bambini guardano. Guardano tanto, e quando
vedono che papa e mamma si amano, i bambini crescono in quel clima di amore, di felicita e anche
di sicurezza, perché non hanno paura: sanno che sono sicuri nell’amore del papa e della mamma.
Mi permetto di dire una cosa brutta, ma pensiamo a quanto soffrono i bambini quando vedono
papa e mamma, tutti i giorni, tutti i giorni, tutti i giorni sgridarsi, insultarsi, persino picchiarsi... Ma
papa e mamma, quando voi cadete in questi peccati, pensate che le prime vittime sono proprio i
vostri bambini, la vostra stessa carne? E’ brutto pensare a questo, ma € la realta... | bambini ci
guardano. Non vi guardano solo quando voi insegnate loro qualcosa. Vi guardano quando Vvoi
viparlate I'un l'altro, quando tornate dal lavoro, quando invitate i vostri amici, quando vi riposate.
Cercano di cogliere nel vostro sguardo, nelle vostre parole, nei vostri gesti, se siete felici di essere
diventati genitori, se siete felici di essere marito e moglie, se credete che esiste la bonta nel mondo.
Vi scrutano - non solo vi guardano, vi scrutano - per vedere se & possibile essere buoni e se € vero
che con I'amore reciproco si supera ogni difficolta.

Per un figlio non c'é insegnamento e testimonianza piu grande che vedere i propri genitori che si
amano con tenerezza, si rispettano, sono gentili tra di loro, si perdonano a vicenda; questo riempie
di gioia e di felicita vera il cuore dei figli. | figli, prima di abitare una casa fatta di mattoni, abitano
un‘altra casa, ancora piu essenziale: abitano I'amore reciproco dei genitori. Vi domando, ognuno
risponda nel suo cuore: i vostri figli abitano nel vostro amore reciproco? | genitori hanno la
vocazione di amarsi. Dio ha seminato nel loro cuore la vocazione all’amore, perché Dio & amore. E
questa e la vocazione vostra, dei genitori: I’amore. Ma pensate sempre ai bambini, pensate sempre
ai bambini!

La seconda parola che mi viene, il secondo pensiero su cui riflettere & comunione. Noi sappiamo
che Dio é comunione nella diversita delle tre Persone della Santissima Trinita. L'essere genitori Si
fonda nella diversita di essere, come ricorda la Bibbia, maschio e femmina. Questa e la “prima” e
piu fondamentale differenza, costitutiva dell'essere umano. E’ una ricchezza. Le differenze sono
ricchezze. C’¢ tanta gente che ha paura delle differenze, ma sono ricchezze. E questa differenza e la
“prima” e la fondamentale differenza, costitutiva dell’essere umano. Quando i fidanzati vengono a
sposarsi, a me piace dire a lui, dopo aver parlato del Vangelo: “Ma non dimenticarti che la tua
vocazione é rendere la tua sposa piu donna!”; e a lei dico: “la tua vocazione e rendere tuo marito
pil uomo!”. E cosi si amano, ma si amano nelle differenze, piu uomo e piu donna. E questo ¢ il
lavoro artigianale del matrimonio, della famiglia, ogni giorno; far crescere I’altro, pensare all’altro:
il marito alla moglie, la moglie al marito. Questa & comunione. lo vi dico che tante volte vengono
qui alla Messa a Santa Marta coppie che fanno il 50°, persino il 60° anniversario di matrimonio. E
sono felici, sorridono. Alcune volte ho visto — piu di una volta — che il marito accarezzava la
moglie. Dopo 50 anni! lo faccio la domanda: “Dimmi, chi ha sopportato chi?”. E loro rispondono
sempre: “Ma, tutti e due”. L’amore Ci porta a questo: avere pazienza. E in questi vecchi matrimoni,
che sono come il buon vino, che diventa piu buono quando € piu vecchio, si vede questo lavoro
quotidiano dell’uomo per fare piu donna la moglie e della moglie per fare pit uomo il marito. Non
hanno paura delle differenze! Questa sfida di portare avanti le differenze, questa sfida li arricchisce,
li matura, li fa grandi e hanno gli occhi brillanti di gioia, di tanti anni vissuti cosi nell’amore. Che
grande ricchezza e questa diversita, una diversita che diventa complementarieta, ma anche
reciprocita. E’ un nodo i, Iuno all’altro. E questa reciprocita e complementarieta nella differenza é
tanto importante per i figli. I figli maturano vedendo papa e mamma cosi; maturano la propria

17



identita nel confronto con I’amore che hanno papa e mamma, nel confronto con questa differenza.
Noi uomini impariamo a riconoscere, attraverso le figure femminili che incontriamo nella vita, la
straordinaria bellezza di cui é portatrice la donna. E le donne fanno un percorso simile, imparando
dalle figure maschili che lI'uomo e diverso e ha un suo modo di sentire, capire, vivere. E questa
comunione nella diversita € molto importante anche per I'educazione dei figli, perché le mamme
hanno una maggiore sensibilita per alcuni aspetti della loro vita, mentre i papa I'hanno per altro. E'
bella questa intesa educativa, che mette a servizio della crescita dei figli i talenti diversi dei
genitori. E' una qualita importante, da coltivare e custodire.

E' molto doloroso quando una famiglia vive una tensione che non si puo risolvere, una frattura che
non si riesce a sanare. E’ doloroso! Quando ci sono le prime avvisaglie di questo, un papa e una
mamma hanno il dovere per sé e per i loro figli di chiedere aiuto, di farsi sostenere. Chiedete aiuto
innanzitutto a Dio. Ricordate il racconto di Gesu, lo conoscete bene: € quel Padre che sa fare il
primo passo verso i suoi due figli, uno che ha lasciato la casa e ha speso tutto, l'altro che e rimasto
in casa... Il Signore vi dara la forza per capire che si puo superare il male, che 1’unita € piu grande
del conflitto, che si possono curare le ferite che ci siamo fatti I'un I'altro, in nome di un amore piu
grande, di quell'amore che Egli vi ha chiamato a vivere con il sacramento del matrimonio.

E anche quando ormai la separazione — dobbiamo parlare anche di questo - sembra inevitabile,
sappiate che la Chiesa vi porta nel cuore. E che il vostro compito educativo non si interrompe: voi
siete e sarete sempre papa € mamma, che non possono vivere insieme per ferite, per problemi. Per
favore cercate sempre un'intesa, una collaborazione, un‘armonia per il bene e la felicita dei vostri
figli. Per favore non usare i figli come ostaggi! Non usare i figli come ostaggi! Quanto male fanno i
genitori che si sono separati, 0 almeno nel loro cuore sono separati, quando il papa parla male al
figlio della mamma e la mamma gli parla male del papa. Questo é terribile, perché quel bambino,
quel ragazzo, quella ragazza cresce con una tensione che non sa risolvere e impara il brutto
cammino dell’ipocrisia, di dire quello che piace a ciascuno per approfittarne. Questo e un male
terribile! Mai, mai parlare ai figli male dell’altro! Mai! Perché loro sono le prime vittime di questa
lotta e — permettetemi la parola — anche di questo odio tante volte fra i due. | figli sono sacri. Non
ferirli! “Guarda, papa e mamma non si capiscono, € meglio separarsi. Ma sai — dice la mamma —
tuo papa & un buon uomo”; “Sai — dice il papa — tua mamma € una brava donna”. Tengono i
problemi per sé, ma non li portano ai figli.

Ma c’¢ anche la strada del perdono. Perdonarvi e accogliere reciprocamente i vostri limiti vi aiutera
anche a comprendere e accettare le fragilita e le debolezze dei vostri figli. Esse sono un'occasione
per amarli ancora di piu e farli crescere. Solo cosi anche loro potranno non spaventarsi di fronte ai
propri limiti, non avvilirsi, ma andare avanti. Un papa e una mamma che si amano sanno come
parlare al figlio o alla figlia che e su una strada difficile; anche come parlare senza parole. Mi
diceva un dirigente che sua mamma era rimasta vedova e lui era I’'unico figlio; a 20 anni si dava
all’alcol e la mamma lavorava come domestica; erano molto poveri; e quando la mamma usciva per
andare al lavoro, lo guardava dormire — ma lui non dormiva, vedeva - e senza dire una parola, se ne
andava. Questo sguardo della mamma ha salvato il figlio, perché lui ha detto: “Non puod essere che
la mia mamma vada a lavorare e i0 viva per ubriacarmi!”. Cosi quest’'uomo €& cambiato. Lo
sguardo, senza parole, puo anche salvare i figli. | figli se ne accorgono di questo.

E il dono del matrimonio, che é tanto bello, ha anche una missione. Una missione che & molto
importante.

Voi siete collaboratori dello Spirito Santo che ci sussurra le parole di Gesu! Siatelo anche per i
vostri figli! Siate missionari dei vostri figli. Essi impareranno dalle vostre labbra e dalla vostra vita
che seguire il Signore dona entusiasmo, voglia di spendersi per altri, dona speranza sempre, anche
di fronte alle difficolta e al dolore, perché non si & mai soli, ma sempre con il Signore e con i
fratelli. E questo & importante soprattutto nell'eta della preadolescenza, quando la ricerca di Dio si
fa pit consapevole e le domande esigono risposte ben fondate.

E non vorrei finire senza dire una parola ai nonni, ai nostri nonni. VVoi sapete che a Roma gli
anziani sono il 21,5 per cento della popolazione? Un quarto della popolazione romana sono i nonni.
In questa citta ci sono 617.635 nonni. Quanti anziani!... Una domanda soltanto: i nonni, nella
famiglia, hanno posto di dignita? Adesso sono sicuro di si, perché con la mancanza di lavoro vanno

18



dai nonni a prendere la pensione... Questo si, si fa... Ma i nonni, che sono la saggezza di un
popolo, che sono la memoria di un popolo, che sono la saggezza della famiglia, hanno un posto
degno? | nonni che hanno salvato la fede in tanti Paesi dove era proibito praticare la religione e
portavano di nascosto i bambini a farli battezzare; e i nonni che insegnavano le preghiere. Oggi i
nonni sono dentro la famiglia... |1 nonni sono noiosi, parlano sempre della stessa cosa, mettiamoli
in casa di riposo... Quante volte pensiamo cosi. Sono sicuro che ho gia raccontato questa storia,
una storia che io ho sentito da bambino, a casa mia. Si racconta che in una famiglia il nonno abitava
li, col figlio, la nuora, i nipotini. Ma il nonno era invecchiato, aveva avuto un piccolo ictus, era
anziano e quando era a tavola e mangiava, si sporcava un po’. Il papa aveva vergogna di suo padre,
e diceva: “Non possiamo invitare gente a casa...”. E ha deciso di fare un tavolino, in cucina, perché
il nonno prendesse il pasto da solo in cucina. La cosa € andata cosi... Alcuni giorni dopo, arriva a
casa dopo il lavoro e trova suo figlio — 6-7 anni — che giocava con legni, col martello, con i
chiodi... “Ma cosa fai, ragazzo?” - “Sto facendo un tavolino...” - “E perché?” - “Perché quando tu
sarai vecchio, potrai mangiare da solo come mangia il nonno!”. Non vergognatevi del nonno. Non
vergognatevi degli anziani. Loro ci danno saggezza, prudenza; ci aiutano tanto. E quando si
ammalano ci chiedono tanti sacrifici, e vero. Alcune volte non ¢’¢ un’altra soluzione che portarli in
una casa di riposo... Ma che sia I’ultima, 1’ultima cosa che si fa. | nonni a casa sono una ricchezza.

Grazie tante di questo. Ricordatevi: amore, amore. Seminate amore. Ricordatevi di quello che ha
detto quel bambino: “Oggi ho visto papa e mamma baciarsi!”. Che bello!

Foo oS

19



Conferenza
Episcopale
ltaliana




18-21 maggio 2015

68° ASSEMBLEA GENERALE

Citta del Vaticano
Comunicato finale

La presenza disponibile e generosa del Santo Padre ha aperto la 68% Assemblea Generale della
Conferenza Episcopale Italiana, riunita nell’Aula del Sinodo della Citta del Vaticano da lunedi 18 a
giovedi 21 maggio 2015, sotto la guida del Cardinale Presidente, Angelo Bagnasco, Arcivescovo di
Genova.

Filo conduttore dei lavori € stata la verifica di quanto le indicazioni di fondo contenute
nell Esortazione apostolica Evangelii gaudium siano state accolte e orientino il cammino delle Chiese
che sono in Italia verso una nuova tappa evangelizzatrice.

Questo stesso spirito ha caratterizzato il confronto tra i Vescovi anche sui contenuti del 5° Convegno
Ecclesiale Nazionale (Firenze, 9-13 novembre 2015), quindi sulle iniziative per vivere [’appuntamento
con il Giubileo straordinario della Misericordia (8 dicembre 2015 — 20 novembre 2016) e, infine, su
come approfondire il tema decisivo riguardante la vita e la formazione permanente dei presbiteri.

Come ogni anno, si e dato spazio ad alcuni adempimenti amministrativi: [’approvazione del bilancio
consuntivo della CEl; la definizione dei criteri di ripartizione delle somme derivanti dall otto per mille
per l'anno 2015; la presentazione del bilancio consuntivo dell Istituto Centrale per il sostentamento
del clero.

Distinte comunicazioni hanno illustrato la situazione dei media CEIl, /’Anno della Vita Consacrata (30
novembre 2014 — 2 febbraio 2016), /'Ostensione della Sindone (Torino, 19 aprile — 24 giugno 2015),
la Giornata per la Carita del Papa (28 giugno 2015), /’VIII Incontro Mondiale delle Famiglie
(Philadelphia, 22-27 settembre 2015), la XXXI Giornata Mondiale della Gioventu (Cracovia, 26-31
luglio 2016) e il XXVI Congresso Eucaristico Nazionale (Genova, 15-18 settembre 2016).

L’Assemblea ha eletto il Vice Presidente della CEI per [’area nord, i Presidenti delle dodici
Commissioni Episcopali, i Membri del Consiglio per gli Affari Economici e i 4 Membri e i 2 Sostituti
rappresentanti della CEI alla XIV Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi (4-25 ottobre
2015).

Hanno preso parte ai lavori 240 membri, 32 Vescovi emeriti, 18 delegati di Conferenze Episcopali
Europee, i rappresentanti di religiosi, consacrati e della Consulta Nazionale delle Aggregazioni Laicali.
Tra i momenti significativi vi & stata la Concelebrazione Eucaristica nella Basilica di San Pietro,
presieduta dal Car. Marc Ouellet, Prefetto della Congregazione per i Vescovi. A margine dei lavori
assembleari si € riunito il Consiglio Permanente, che ha provveduto ad alcune nomine.

. Pastori che vivono con la gente

Sensibilita ecclesiale, fatta di un “appropriarsi degli stessi sentimenti di Cristo, di umilta,
compassione, misericordia, concretezza e saggezza”. Sensibilita ecclesiale, che comporta il
coraggio di “sconfessare e sconfiggere una diffusa mentalita di corruzione pubblica e privata” e di
“uscire verso il popolo di Dio per difenderlo dalle colonizzazioni ideologiche che gli tolgono
I’identita e la dignita umana”. Sensibilita ecclesiale, che “si manifesta nelle scelte pastorali”, “si
concretizza nel rinforzare I’indispensabile ruolo dei laici” e “si rivela nella comunione tra i
Vescovi e i loro sacerdoti, tra Diocesi ricche e quelle in difficolta, tra i Vescovi e il
Successore di Pietro”.

E stata questa la cifra principale del discorso — a cui & seguito un ampio confronto a porte
chiuse — con cui lunedi 18 maggio il Santo Padre ha aperto i lavori della 682 Assemblea
Generale. Papa Francesco ha esortato 1’Episcopato italiano ad “andare controcorrente”, rispetto a
un contesto nel quale “spesso siamo accerchiati da notizie sconfortanti” per farsi “testimoni
gioiosi di Cristo Risorto per trasmettere gioia e speranza agli altri”.

Proprio di tale vocazione e responsabilita a “vivere con la gente” si & fatto interprete il
Cardinale Bagnasco nella prolusione, dove ha dato voce innanzitutto ai “nodi antichi e nuovi del
Paese”: la piaga della disoccupazione, la tragedia dei migranti, i tentativi legislativi di
equiparare il matrimonio e I’istituto familiare ad altre unioni.

Sono stati temi ripresi e approfonditi nel dibattito assembleare, con i Vescovi preoccupati —

21



accanto alle difficolta materiali sofferte da tanta gente — dello “snaturamento” della cultura
popolare, della disgregazione dei rapporti e delle manipolazioni di carattere tecnologico. In
particolare, I’Assemblea ha messo in guardia dalla cosiddetta teoria del genere, che si sta
diffondendo in modo subdolo soprattutto nelle scuole e che coinvolge I’impostazione generale del
senso della vita, della sessualita e dell’amore. Di qui 1’appello dei Pastori a genitori e
educatori, perché prendano coscienza di cio che a questo riguardo viene insegnato ai loro figli e
trovino le forme per contrastare apertamente una tale deriva antropologica, culturale e sociale.
Sul fronte ecclesiale e emersa con forza la necessita di superare la pastorale ordinaria con un
rinnovamento missionario delle parrocchie, che si traduca in modalita e proposte operative,
sostenute da una robusta formazione di sacerdoti e laici.

. Per una nuova tappa evangelizzatrice

Nella medesima linea si € svolta la verifica della recezione dell’Evangelii gaudium, che ha
costituito il tema principale dell’Assemblea Generale. A tale scopo sono state presentate ai
Vescovi le sintesi dei contributi giunti dalle Conferenze Episcopali Regionali, da dove si
rileva, innanzitutto, come tra le varie componenti della comunita ecclesiale 1’Esortazione
apostolica abbia ricevuto una buona accoglienza di fondo. Nel contempo, si palesa una duplice
esigenza: quella di un approfondimento delle indicazioni di cui essa é ricca e anche quella di una
maggiore chiarificazione di alcuni termini essenziali.

Sono osservazioni approfondite e condivise dai vescovi nei gruppi di studio, dove hanno
evidenziato la piena continuita tra 1’Esortazione apostolica, il magistero del Concilio e dei
pontefici che, dopo di esso, si sono succeduti sulla Cattedra di Pietro. Nella stessa scia sono state
lette pure molte indicazioni gia espresse dai documenti della CEI, specialmente quelli
riguardanti 1’evangelizzazione e in modo particolare Comunicare il Vangelo in un mondo che
cambia, Il volto missionario delle Parrocchie in un mondo che cambia e Educare alla vita
buona del Vangelo.

Dai lavori dei Membri dell’Assemblea Generale € emersa anche la novita con cui 1’Evangelii
gaudium propone tali contenuti — che rimandano alla persona di Gesu Cristo — per un nuovo volto
di Chiesa e un nuovo stile: quello del pastore che precede il gregge, lo accompagna e lo segue; una
novita che deriva dal particolare carisma di Papa Francesco, capace di provocare e di suscitare
entusiasmo.

In tutti i gruppi € stata rilevata I’importanza dell’attenzione alle relazioni personali con
I’accoglienza e la vicinanza a ciascuno nella propria concreta situazione, quale via per annunciare
Gesu e testimoniare il suo Vangelo.

Un ulteriore elemento richiamato & stata 1’eloquenza dei gesti: gesti di misericordia, di
riconciliazione, di solidarieta, capaci di coinvolgere, di dare visibilita alla testimonianza di fede
e di rendere credibile I’annuncio. Ne é parte anche la stessa urgenza di ritrovare la vivacita di
un linguaggio (con particolare attenzione alle omelie, ma non solo), che comunichi la freschezza
della fede, la gioia dell’annuncio, il coinvolgimento nell’esperienza evangelica.

Una delle parole piu ricorrenti emersa concerne la necessita di un’autentica conversione
pastorale, condizione essenziale per la riappropriazione costante della fede e per la progressiva
purificazione della testimonianza, che si esprime con la misericordia e la carita cristiana e la
sobrieta di vita.

L’esigenza di conversione — hanno evidenziato ancora i VVescovi — si spinge dal piano personale a
quello pastorale e particolarmente a rinnovare continuamente in ordine alla missione tutta la
pastorale ordinaria. Papa Francesco ne ha dato una bella chiave di lettura parlando al CELAM,
quando ha indicato la metodologia dei gesti paradigmatici e programmatici da assumere come
atti missionari, alleggerendo le sovrastrutture e dando concretezza ai valori: “La missione
programmatica — spiegava — consiste nella realizzazione di atti di indole missionaria; la
missione paradigmatica, invece, implica il porre in chiave missionaria le attivita abituali delle
Chiese particolari”.

Tale conversione pastorale passa attraverso una rinnovata attenzione alla collegialita e una
rimotivata cura degli organismi di partecipazione, evitando di renderli presidio privato di

22



pochi. Una cura fatta di disponibilita all’ascolto, di parlare libero, di confronto aperto e leale che
porti sacerdoti e laici a progettare e costruire insieme. Una sapiente rimotivazione degli
organismi di partecipazione — hanno ancora sottolineato — pu0 costituire la premessa
indispensabile anche per cercare nuove vie e nuove figure per I’amministrazione delle parrocchie,
senza togliere ai parroci la specifica responsabilita primaria, ma liberandoli da pesanti fardelli
che generano stanchezza e tolgono tempo alle relazioni pastorali per I’annuncio del vangelo,
accompagnamento dei fedeli, la ricerca personale di ciascuno.

. Insieme verso Firenze

Contenuti, finalita e stili dell’Evangelii gaudium si riflettono nella Traccia che accompagna il
cammino di preparazione al 5° Convegno Ecclesiale Nazionale (Firenze, 9-13 novembre
2015). Ai Vescovi e stato presentato il programma del Convegno, che nella giornata di
martedi 10 prevede la visita di Papa Francesco.

Nel complesso, si respira un crescente e capillare interesse attorno al tema di fondo — In Gesu
Cristo il nuovo umanesimo —: un contributo decisivo e assicurato dal sito internet dell’evento

— «luogo» di feconda condivisione del materiale che giunge da diocesi, movimenti e associazioni
ecclesiali — come pure dai media collegati alla CEI, da scuole e Facolta teologiche. Il percorso di
avvicinamento al Convegno é stato arricchito anche da tre laboratori a carattere nazionale: il primo,
svoltosi nei giorni 7-9 maggio a Perugia, Dalla solidarieta alla fraternita: identita, estraneita,
relazioni per un nuovo umanesimo; un secondo, che si terra a Napoli il prossimo 13 giugno,
Leggere i segni dei tempi e il linguaggio dell’amore; infine, un terzo in programma in ottobre a
Milano, che affrontera il tema del nuovo umanesimo a partire dalle problematiche del lavoro, della
societa e del creato. Accanto a tali iniziative, si collocano anche un seminario su Umanesimo e
umanizzazione della medicina (Roma, 29-30 maggio) e due convegni: Famiglia e immigrazione
(Campofelice di Roccella, 31 maggio-2 giugno) e Dal carcere un nuovo umanesimo (Roma, 6

giugno).

. Per non spendersi senza donarsi

L’impegno a recepire le indicazioni circa la vita e la formazione permanente dei presbiteri
emerse dall’ Assise straordinaria dello scorso novembre ad Assisi ha portato a elaborare una
«agenda» che e stata presentata in Assemblea Generale: I’intento & stato quello di offrire a
Vescovi e Consigli presbiterali diocesani e decanali linee e contenuti su cui lavorare in vista
dell’Assemblea Generale del 2016, che sara dedicata proprio a tale tematica.

L’urgenza nasce dalla consapevolezza di come oggi non sia sufficiente offrire ai sacerdoti un
semplice aggiornamento che li aiuti a tenere il passo con il cammino della storia: non a caso, i
Vescovi non esitano a parlare della necessita di promuovere una vera riforma del clero. Essa trova
il suo fulcro nell’impegno a custodire e ravvivare il dono spirituale ricevuto con I’imposizione delle
mani.

Affrontando tale argomento i Pastori hanno riconosciuto come la loro prima responsabilita —
I’opera di carita piu impegnativa — sia la santificazione dei sacerdoti. Tale impegno chiede al
Vescovo di cercare innanzitutto la promozione dell’unita del presbiterio e di saperlo amare
intensamente.

Nel contempo, rinvia il prete stesso alla cura della propria vita interiore, attraverso la conquista e
la fedelta quotidiana a momenti di silenzio e di preghiera, che sono condizione per 1’azione. E
stato, infatti, evidenziato che il cuore del problema non & costituito tanto dal peso del servizio alla
propria gente, quanto piuttosto da un indebolimento spirituale, che spinge nella mediocrita di un
attivismo fine a se stesso ed espone al pericolo di spendersi senza la gioia di donarsi.

Lungi dal risolversi in un appello intimistico, 1’«agenda» sollecita, da un lato, I’individuazione di
processi ed esercizi di comunione fraterna; dall’altro, 1’elaborazione di un diverso modello
organizzativo delle parrocchie, attraverso un’effettiva corresponsabilita laicale: ne va della stessa
sostenibilita e, quindi, della fecondita del ministero ordinato.

23



5. La Chiesa in Italia e il Giubileo straordinario della Misericordia

Alla luce della Bolla d’indizione Misericordiae vultus, i Vescovi si sono ritrovati nel riconoscere
la misericordia — segno della verita dell’amore infinito di Dio e vocazione a riverberarlo sugli
altri — come linfa per la vita dell’'umanita e vitale missione della Chiesa nella storia. In
sintonia con il pensiero del Santo Padre, avvertono che a tante domande impellenti che
attraversano questo tempo si pu0 rispondere solo facendosi prossimi, in un coinvolgimento
personale che & caratteristica irrinunciabile dell’apostolato e della presenza della Chiesa nel
mondo di oggi.

La vita nuova che sgorga da un’esperienza d’incontro con la misericordia indica in pienezza le
linee per un rinnovato umanesimo. Di qui la volonta delle Chiese che sono in Italia di vivere il
Giubileo straordinario della Misericordia (8 dicembre 2015-20 novembre 2016) impegnandosi a
celebrare in tutte le proposte e attivita pastorali la grazia di Dio e a condividere con 1’'umanita
intera I’invito a sviluppare nuovi atteggiamenti di accoglienza e di reciproco accompagnamento.

6. Adempimenti di carattere giuridico-amministrativo

L’Assemblea Generale ha approvato la modifica delle Determinazioni concernenti la gestione dei
flussi finanziari agevolati per il sostegno della Chiesa Cattolica in Italia in esecuzione della
Delibera CEI n. 57, circa la trasmissione della somma assegnata al sostentamento del clero.
Come ogni anno, ha dato spazio anche ad alcuni adempimenti amministrativi: 1’approvazione del
bilancio consuntivo della CEI; la definizione dei criteri di ripartizione delle somme derivanti
dall’otto per mille per I’anno 2015; la presentazione del bilancio consuntivo dell’Istituto Centrale
per il sostentamento del clero.

7. Comunicazioni e informazioni

Distinte comunicazioni hanno illustrato la situazione dei media CEl, 1’Anno della Vita Consacrata
(30 novembre 2014 -2 febbraio 2016) e I’Ostensione della Sindone (Torino, 19 aprile — 24
giugno 2015). Inoltre, sono stati presentati alcuni appuntamenti di rilievo previsti nel prossimo
futuro: I’VIII Incontro Mondiale delle Famiglie (Philadelphia, 22 — 27 settembre 2015), la XXXI
Giornata Mondiale della Gioventu (Cracovia, 26 — 31 luglio 2016) e il XXVI Congresso
Eucaristico Nazionale (Genova, 15 — 18 settembre 2016). E stata presentata anche la prossima
Giornata per la Carita del Papa, prevista per domenica 28 giugno; infine, & stato approvato il
calendario delle attivita della CEI per il 2015-2016.

Foood

24



Magistero
Episcopale




2 aprile 2015

OMELIA ALLA MESSA CRISMALE
Capua, Basilica Cattedrale

Questa celebrazione e forse, nell’anno liturgico, quella che piu delle altre esprime nel segno quello
che la Chiesa é realmente nel mistero e, che nella vita concreta, desidera essere: Corpo mistico di
Cristo, sposa dell’ Agnello immolato, spesso infedele ma sempre amata. Desidera perché mai riesce
pienamente a realizzarlo e manifestarlo in quella pietosa precarieta che contraddistingue 1’umana
esistenza di ogni uomo trasfigurato dalla Grazia, ma segnato non solo dalle cicatrici del peccato
originale ma dal peccato stesso.

Carissimi fratelli e sorelle siamo qui convenuti dai diversi luoghi di missione dell’arcidiocesi, dove
il Signore ci ha posti perché siamo per noi e per gli altri luce, sale, lievito fermentante; tutti
partecipi — nel Battesimo — del sacerdozio di Cristo, tutti unti-consacrati in Lui, tutti resi santi dal
sangue del Redentore e quotidianamente, nella tensione verso il Regno, immersi nella lotta contro il
peccato e lo spirito di questo mondo. La seconda lettura di oggi, I’inizio del libro dell’ Apocalisse &
un inno: Gloria e Potenza “a Colui che ci ama e ci ha liberato dai nostri peccati con il suo sangue,
che ha fatto di noi un regno, sacerdoti per il nostro Dio e Padre”.

All’omelia nella sinagoga di Nazaret Gesu presenta il suo programma che porta a compimento le
attese dei profeti; deve essere accolto come il programma di ogni comunita che vive il tempo della
storia come tempo dell’attesa del Regno nell’impegno evangelizzante. All’interno della Chiesa
quindi nessuno é escluso dalla partecipazione alla missione dell’intero corpo, ciascuno infatti “deve
santificare Gesu nel suo cuore e rendere testimonianza di Gesu con spirito di profezia” (PO, 2),
perché — dice il profeta nella prima lettura di oggi — “Voi sarete chiamati sacerdoti del Signore,
ministri del nostro Dio sarete detti” (Is 61, 6).

Voi fedeli laici dovete sentire come pienamente vostro il dovere dell’annuncio; fate delle vostre
comunita, guidate dal ministro ordinato e liberate da inutili tensioni e contrapposizioni, dei veri
cenacoli di preghiera, luoghi sereni di accoglienza, di ascolto della Parola che salva, laboratori della
carita.

L’8 dicembre del 1994 venivano promulgati gli orientamenti e i Percorsi Pastorali del 31° Sinodo
dell’ Arcidiocesi di Capua. Ritengo che, salvo gli adattamenti ad un contesto parzialmente mutato,
le intuizioni e gli orientamenti di quella ecclesiale esperienza che avete vissuto circa 20 anni or
sono, siano attualissimi e ancora da continuare a percorrere.

A proposito dei fedeli laici, al n. 46 del documento finale si legge: «La Chiesa di Capua é felice di
aprire ai laici tutti i campi del ministero e del servizio ecclesiale, ed intende dedicarsi senza riserve
alla formazione di un laicato adulto nella fede che sia nella nostra regione “sale della terra e luce
del mondo” (Mt 5, 13-14)».

Avete rinnovato, o lo state facendo in questi giorni, i Consigli Pastorali parrocchiali e i Consigli per
gli Affari Economici. Sono strumenti molto importanti per la vita di una parrocchia al fine della
piena partecipazione dei fedeli laici. Pur essendo organi consultivi, tuttavia hanno anche una
speciale valenza organizzativa e gestionale. 1 membri del Consiglio Pastorale sono chiamati,
insieme al parroco che lo presiede, a proporre e sostenere soluzioni operative perché 1’intera
comunita si impegni per I’annuncio della Parola che salva, organizzi i percorsi di catechesi, innalzi
la lode di Dio specialmente nella Sacra Liturgia, promuova iniziative per I’accompagnamento dei
deboli e dei poveri, sia sempre attenta alle esigenze dei malati nel corpo e nello spirito.

Anche il Consiglio per gli Affari Economici (che e obbligatorio) & un prezioso strumento di
servizio al parroco e alla comunitd perché tutto sia chiaro e trasparente. E un vero luogo di
riflessione, analisi, discussione, valutazione e proposta perché anche la gestione amministrativa di
una parrocchia sia limpida e trasparente e i fedeli siano messi al corrente delle spese effettuate e
delle entrate. Comunicare 1’utilizzo delle offerte che i fedeli hanno liberamente elargito alla loro
comunita non é solo un servizio dovuto ma anche un invito a partecipare generosamente al
sostegno economico della parrocchia. E compito del Consiglio sensibilizzare i fedeli a compiere
questo dovere. E chiaro quindi che non puo essere un formale adempimento di una disposizione

26



canonica (Cfr. Can. 537 CDC). | membri del Consiglio sono disponibili al servizio per il bene
dell’intera comunita.

Il prossimo 16 aprile ci incontreremo in cattedrale con tutti i membri dei due Consigli rinnovati per
la celebrazione del Vespro solenne. Chiederemo al Signore di illuminare e sostenere questi fratelli
perché — senza personalismi — ma con spirito di generosa dedizione, offrano la loro disponibilita per
una serena e fattiva collaborazione.

Tra poco i presbiteri del clero diocesano e religioso, prima della benedizione degli oli dei
catecumeni, degli infermi e del crisma (quella che stiamo celebrando viene chiamata appunto la S.
Messa Crismale), rinnoveranno le promesse sacerdotali che hanno fatto il giorno della loro
ordinazione nelle mani del Vescovo davanti a tutto il popolo di Dio.

Pregate per loro, siate loro vicino specialmente quando li vedete stanchi o delusi — sappiamo che
non dobbiamo aspettarci umane gratificazioni, ma e naturale restar male di fronte all’ingratitudine —
collaborate con loro, sosteneteli, condividete insieme a loro le fatiche e le gioie dell’annuncio e non
pretendete la perfezione che essi non hanno raggiunto — ma neanche voi — e che sperimenteremo
solo in paradiso. Ricordiamo che il sacerdozio comune dei fedeli e il sacerdozio ministeriale o
gerarchico, pur differendo essenzialmente e non solo di grado, sono ordinati 1’uno all’altro,
ambedue infatti partecipano all’unico sacerdozio di Cristo (Cfr. LG, 10).

Carissimi confratelli nel sacerdozio ordinato, il Concilio Vaticano Il nel Decreto sul ministero e la
vita sacerdotale parla dei presbiteri che “sono segnati da uno speciale carattere che li configura a
Cristo sacerdote, in modo da poter agire in nome di Cristo, capo della Chiesa” (PO, 2). Nel
sacramento dell’Ordine Sacro siamo stati strutturalmente, ontologicamente configurati a Gesu.
Saldamente innestati alla vite feconda da cui riceviamo la linfa vitale, siamo inviati a portare il lieto
annuncio a tutti, solidali con la sua passione che si prolunga negli emarginati, nei feriti dalla vita,
negli oppressi dall’egoismo e dall’indifferenza e, talvolta, anche dalla nostra insufficiente
attenzione.

Quando fummo consacrati promettemmo non solo di adempiere il ministero della Parola e di
essere fedeli dispensatori dei misteri di Dio mediante i sacramenti, ma di farlo sull’esempio di
Cristo Pastore lasciandoci guidare solo dall’amore per i fratelli e non da interessi umani. Per
realizzarlo — lo promettemmo allora, lo ridiciamo ogni giorno specialmente alla celebrazione della
S. Messa e oggi solennemente lo rinnoviamo — e indispensabile unirci intimamente al Signore
Gesu, modello del nostro sacerdozio, nella costante rinuncia a noi stessi che puo donarci la vera
liberta di spirito (rinuncia che ci libera e ci rende liberatori) per proclamare la liberazione ai
prigionieri del male, donare la luce a coloro che sono resi ciechi dal peccato, a proclamare il
perpetuo giubileo della Grazia del Signore, come ci ha detto il profeta nella prima lettura di questa
Messa (Cfr. Is 61, 2). Come €& vero ed esaltante, nonostante le nostre vissute e piu volte
sperimentate poverta, sentirci investiti di tale missione, di questo compito liberante! Ogni nostra
celebrazione, carissimi sacerdoti, dovrebbe essere pregna della rugiada dello Spirito Santo per far
calare sull’assemblea riunita la nube gocciolante della misericordia. Ricordate quel brano di
altissima poesia che esalta la potenza del Dio di Israele che non abbandona il suo popolo, il
cosiddetto Cantico di Mose riportato in Deuteronomio 32. Al versetto 2 leggiamo: “Stilli come
pioggia la mia dottrina, scenda come rugiada il mio dire; come scroscio sull'erba del prato,
come spruzzo sugli steli di grano”. Lo preghiamo alle lodi del sabato nella seconda settimana del
salterio.

Il citato Decreto conciliare Presbyterorum Ordinis, al capitolo 11, prima di parlare dei rapporti tra i
presbiteri, parla del rapporto dei presbiteri col vescovo. Il numero 7 del documento e di facile
lettura e interpretazione e, sono certo di piena condivisione da parte di tutti, ma c’¢ una frase che mi
fa molto pensare e mi spinge ancor piu a pregare perché il Signore mi sostenga e mi aiuti. La frase
& questa: “E ai vescovi che incombe in primo luogo la grave responsabilita della santita dei loro
sacerdoti”. Se lo siete o lo state diventando lodiamo il Signore, ma se vi sono difficolta la colpa e
anche mia. Aiutatemi, diventando sempre migliori, a non aggiungere anche questo ai miei limiti e
alle mie deficienze. Camminiamo insieme sulla via della santita.

Ogni sacerdote verifica ogni giorno, celebrando il sacramento della Riconciliazione, la necessita di
far sperimentare ai fedeli che si accostano alla confessione, la dolcezza del perdono e della

27



misericordia di Dio. Molti accompagnano spiritualmente alcuni di loro che chiedono un particolare
sostegno nella direzione spirituale. Talvolta proprio questo accompagnamento, specialmente dei
giovani, ha permesso di scoprire germi di vocazione al ministero ordinato o alla vita consacrata.
Vedo oggi tanti ragazzi e giovani, anche ministranti o candidati alla Cresima: 1’olio crisma, I’olio
profumato che stiamo per benedire € quello che, durante I’amministrazione del Sacramento, sara
utilizzato per ungere la loro fronte mentre le parole che accompagnano il gesto ne spiegano il
significato: “Ricevi il sigillo dello Spirito Santo che ti € dato in dono”. Unti, consacrati col sigillo
dello Spirito, mandati a testimoniare nel mondo 1’amore di Dio.

Dedicate particolare attenzione anche ai ministranti piccoli e grandi: anche fisicamente sono piu
vicini all’altare.

Cari confratelli, quello che doniamo agli altri € necessario che lo sperimentiamo noi stessi. La
confessione frequente e la guida del padre spirituale & necessaria anche, e forse soprattutto, per noi.
Certamente ricordate le raccomandazioni di San Carlo Borromeo al clero di Milano. Il brano lo
leggiamo ogni anno all’ufficio delle letture nella memoria liturgica del santo vescovo, ve lo
richiamo sintetizzandolo: “Fuggi le distrazioni, rimani raccolto in Dio, evita le chiacchiere inutili.
Studia per compiere bene il mandato di predicare, da sempre buon esempio, predica prima di tutto
con la vita e la santita perché non succeda che, essendo la tua condotta in contraddizione con la tua
predica, tu perda ogni credibilita. Se amministri i sacramenti, medita cio che fai, se celebri la
Messa, medita cio che offri, se reciti i salmi, medita a chi e di che cosa parli. Se cosi faremo
avremo la forza di generare Cristo in noi e negli altri”. Qui poi aggiunge I’esortazione a non
trascurare la cura di se stessi: “non darti agli altri fino al punto che non rimanga nulla di te a te
stesso” (Cfr. Discorso nell’ultimo Sinodo). Ricordiamo quanto Gesu diceva agli apostoli: “Venite in
disparte in un luogo solitario e riposatevi un po™ (Mc 6, 31). Non un riposo semplicemente
svagante ma un riposo con Gesu che ha voluto chiamarci amici.

La celebrazione quotidiana della S. Messa, la preghiera personale - al primo posto la Liturgia delle
Ore - I’adorazione eucaristica, la meditazione, il santo rosario e le altre forme di pieta, devono
segnare il ritmo delle nostre giornate, anche intense di attivita, mai frenetiche, perché il mezzo non
diventi il fine.

Il fine e la costruzione del Regno che cresce silenzioso come il granello di senape, che é gia
presente in mezzo a noi nel campo di un cuore docile che accoglie la Parola che ti illumina e ti
trasforma. Noi siamo — dobbiamo essere — fruitori e trasmettitori della Grazia non imprigionando la
Luce ma diventandone trasparenti conduttori.

S. Ambrogio gia nel IV secolo affermava: “Rifulge la Chiesa di un lume che non é suo ma di
Cristo, si é procurata splendore dal sole di giustizia” (Mater Ecclesia). La luce dungque non ci
appartiene, le nostre lampade possono brillare solo se sono piene della Grazia di Dio.

Siamo ancora capaci di accorgerci che 1’olio nelle lampade potrebbe terminare perché non
permettiamo al Signore di riempirle? O abbiamo perso sensibilita e attenzione rischiando di non
entrare nel Regno quanto il Giudice ritornera sulle nubi e tutti lo vedranno, anche quelli che lo
trafissero? (Cfr. Ap 1, 7).

Sentirsi servi inutili, convinti di essere inadeguati al compito affidatoci, ci aiuta e non ci fa
insuperbire.

Convinti di dover essere sostenuti dalla forza dell’Onnipotente, manterremo sempre viva la fiamma
della Grazia.

La Vergine Santissima, la piena di Grazia, benedetta perché ha creduto, beata perché la ascoltato e
messo in pratica la Parola che salva, ci aiuti a ricevere questa benedizione che nasce dalla fede e a
vivere la beatitudine nell’accoglienza della Parola di Dio nella nostra vita.

PS>

28



16 aprile 2015

OMELIA Al VESPRI CON | CONSIGLI PARROCCHIALI RINNOVATI
Capua, Basilica Cattedrale

Il brano riportato come “Lettura breve” nella Liturgia del Vespro di oggi, giovedi della seconda
settimana di Pasqua, € tratto dalla seconda lettera ai Corinti e si trova subito dopo 1’affermazione di
Paolo che parla del tesoro racchiuso in vasi di creta (2Cor 4,7). Il tesoro & Gesu e il suo Vangelo, i
vasi di creta, inidonei a custodire cose preziose, sono gli apostoli, lui stesso, tutti i predicatori della
Bella Notizia e anche noi.

L’Apostolo cita il salmo 115 che fa parte di un gruppo di salmi — dal 113 al 118 — che venivano
cantati nella liturgia delle maggiori feste ebraiche in particolare nella cena pasquale. Questo € stato
cantato anche da Gesu e gli apostoli nell’ultima cena. Ricordate certamente quanto Matteo e Marco,
con le stesse parole, riportano nel racconto della Passione: ”E dopo aver cantato /’inno, uscirono
verso il monte degli Ulivi” (Mt 26, 30; Mc 14,26). Cantarono il Grande Hallél, il salmo 136 col suo
ritornello “Eterna é la sua misericordia” e gli altri salmi che venivano pregati al termine della cena
(115-118).

Il brano citato & questo: “Ho creduto anche quando dicevo: «Sono troppo infelice»” (v. 10), poi
I’orante aggiunge “Alzero il calice della salvezza e invochero il nome del Signore. Adempiro i miei
voti davanti a tutto il suo popolo”. E evidentemente un annuncio di salvezza sperimentato e, per
questo, proclamato. Il Signore € il nostro Dio, Egli ci ha salvato, voglio che tutti lo sappiano.

San Paolo, dopo aver affermato: “Animati tuttavia da quello stesso spirito di fede per cui sta scritto
(e qui cita il salmo): «Ho creduto percio ho parlato»”, continua: “anche noi crediamo e percio
parliamo”. Traducendo il v. 13 con “ho parilato” secondo la versione dei LXX, vuole sottolineare i
veri sentimenti dell’orante. Paolo & pienamente convinto di essere portatore, per 1’intera comunita
di Corinto, della salvezza donataci dal Crocifisso-Risorto e vissuta nella sua personale esperienza,
non solo nonostante, ma proprio attraverso la sua debolezza. Lo ridice insieme al salmista che
secoli prima aveva pregato con quelle parole di fiducia e di speranza in IHWH che libera.
L’ Apostolo ribadisce ai Corinti, e a noi questa sera, che la potenza di Dio e piu forte della nostra
debolezza e, nonostante la nostra fragilita, I’annuncio del Vangelo giungera ai confini della terra
attraverso I’energia della stessa Parola di Dio per suscitare e far crescere la fede. “Ho creduto,
percio ho parlato”, cioe la fede mi spinge a comunicare quanto io vivo.

Paolo é persuaso che questa fede per crescere, deve essere non solo impiantata ma sostenuta. Nella
lettera ai Romani lo asserisce con decisione: “la fede nasce dall’ascolto” (Rm 10, 17) e precisa:
“Come crederanno in Colui del quale non hanno sentito parlare? Come ne sentiranno parlare
senza qualcuno che lo annunci?” (Rm 10, 14).

La fede nasce dall’ascolto; & soprattutto scrupolosa concentrazione a quella Parola che cambia e
trasforma. Un continuo, perenne ascolto di Dio nell’attenta, quotidiana, umile accoglienza.

Fratelli carissimi siamo riuniti per prendere coscienza di questo grande compito che il Signore ci
affida: riempirci della fecondita di Dio e trasmetterla ai nostri fratelli, nella fedelta al magistero
della Chiesa di cui dobbiamo essere responsabili depositari. E un impegno serio e, talvolta,
gravoso, ma 1’ Apostolo ci invita a non scoraggiarci e ci ricorda che “il momentaneo, leggero peso
della nostra tribolazione ci procura una quantita smisurata di gloria” (v. 17).

Giovedi Santo all’omelia della Messa del Crisma — riguardo i Consigli parrocchiali che si stavano
rinnovando — dissi ai fedeli presenti, e soprattutto ai vostri sacerdoti quanto sto per ripetere anche a
voi: “I Consigli Pastorali parrocchiali e i Consigli per gli Affari Economici sono strumenti molto
importanti per la vita di una parrocchia al fine della piena partecipazione dei fedeli laici. Pur
essendo organi consultivi, tuttavia hanno anche una speciale valenza organizzativa e gestionale. |
membri del Consiglio Pastorale sono chiamati, insieme al parroco che lo presiede, a proporre e
sostenere soluzioni operative perche /’intera comunita si impegni per !’annuncio della Parola che
salva, organizzi i percorsi di catechesi, innalzi la lode di Dio specialmente nella Sacra Liturgia,
promuova iniziative per [’accompagnamento dei deboli e dei poveri, sia sempre attenta alle
esigenze dei malati nel corpo e nello spirito .

29



Quindi non semplici esecutori di indicazioni ma veri collaboratori dei sacerdoti che dovete stimare
e amare. Il Consiglio pastorale € lo “spazio” dell’incontro e del dialogo dove si pensa e si progetta
il cammino pastorale della parrocchia.

“Anche il Consiglio per gli Affari Economici e un prezioso strumento di servizio al parroco e alla
comunita perché tutto sia chiaro e trasparente. E un vero luogo di riflessione, analisi, discussione,
valutazione e proposta perché anche la gestione amministrativa di una parrocchia sia limpida e
trasparente e i fedeli siano messi al corrente delle spese effettuate e delle entrate. Comunicare
['utilizzo delle offerte che i fedeli hanno liberamente elargito alla loro comunita non e solo un
servizio dovuto ma anche un invito a partecipare generosamente al sostegno economico della
parrocchia. E compito del Consiglio sensibilizzare i fedeli a compiere questo dovere. E chiaro
quindi che non puo essere un formale adempimento di una disposizione canonica (Cfr. Can. 537
CDC). I membri del Consiglio sono disponibili al servizio per il bene dell’intera comunita”.
Aggiungo oggi per questo Consiglio: non limitatevi solo a firmare il bilancio, siate in grado di
aiutare concretamente i vostri sacerdoti, suggerendo le soluzioni piu idonee per affrontare le diverse
problematiche e valutando con prudenza eventuali spese che pensate debbano essere sostenute.
Oggi ci siamo radunati per supplicare il Signore perché vi illumini tutti (Consigli pastorali e
Consigli per gli Affari Economici) e vi sostenga perché, senza personalismi e contrapposizioni,
oppure inutili ed interminabili discussioni che non portano a nulla e amareggiano, ma con spirito di
generosa dedizione, offriate la vostra disponibilita per una serena e fattiva collaborazione. Dopo
ogni vostro incontro possiate desiderare di rivedervi ancora per edificare la comunione anche
attraverso il dialogo sereno e costruttivo.

Al termine della Santa Liturgia del Vespro, dopo la benedizione finale nella quale chiederemo al
Signore di rendervi nel mondo veri testimoni del suo Vangelo, costruttori di unita e di pace, ci
intratterremo in Cattedrale per una riflessione sul ruolo che gli organi collegiali hanno per la
crescita delle Comunita, guardando in prospettiva al prossimo Convegno Ecclesiale Nazionale che
si terra a Firenze dal 9 al 13 novembre di quest’anno.

Il tema dell’importante appuntamento — il quinto della Chiesa italiana — €, come sapete, In Gesu
Cristo il nuovo umanesimo.

Ci prepareremo con un Convegno diocesano che celebreremo in ottobre ma soprattutto con una
autentica presa di coscienza nelle nostre Comunita parrocchiali.

Voi innanzitutto siete chiamati a promuovere I’approfondimento delle diverse problematiche, a
lavorare nelle vostre parrocchie perché Gesu sia per tutti il modello dell’uomo nuovo. In un mondo
in profonda trasformazione nel quale forse si perdono i riferimenti essenziali del Creatore che ha
impresso nella creatura la Sua immagine, siamo chiamati a ribadire quanto la Liturgia da secoli
canta e il Concilio nella Costituzione dogmatica Gaudium et Spes ha ribadito: “Nel mistero del
Verbo incarnato trova vera luce il mistero dell 'uomo. [...] Cristo, che € il nuovo Adamo, proprio
rivelando il mistero del Padre e del suo amore, svela anche pienamente /‘uomo all’'uomo e gli
rende nota la sua altissima vocazione” (GS 22).

La Chiesa, diceva il Beato Paolo VI, € in perpetuo colloquio col mondo per la costruzione di una
civilta dell’amore.

Impegniamoci in questa edificazione, fondamentale preludio alla realizzazione del Regno di Dio.

P oSd

1 maggio 2015
OMELIA ALLA MESSA PER IL LETTORATO DEL SEMINARISTA

GIANLUCA CARUSO
Chiesa di Montevergine — Seminario Campano

In questa Eucaristia, dopo la riflessione sulla Parola di Dio, conferiro il Ministero del lettorato a
Gianluca Caruso che sta per terminare il percorso di preparazione teologico-spirituale nel Pontificio
Seminario Interregionale di Napoli. | superiori, considerando positivamente il suo cammino, hanno
dato il loro consenso perché presentasse al Vescovo domanda per ricevere il primo dei due

30



ministeri propedeutici al Diaconato e al Presbiterato.

Gianluca da tempo condivide I’'impegno pastorale nella nostra Arcidiocesi, da quando cioé mons.
Schettino, mio venerato predecessore, lo accolse in questa Chiesa locale.

Sono particolarmente contento della presenza della troupe di Kairds TV che riprende 1’evento
anche perche i genitori di Gianluca, residenti a Catania e impossibilitati ad essere presenti per 1’eta
e qualche difficolta di salute, possono partecipare con noi attraverso il web. Li salutiamo
cordialmente.

“Voi siete la luce del mondo” — dice Gesu — “non puo restare nascosta una citta che sta sopra un
monte”. Il Signore dice agli apostoli e a noi oggi che 1’evidenza non puo essere misconosciuta. Se
si e luce, si risplende, se si e presenti significativamente nella societa, nessuno pud nhon
accorgersene. Ci si puo chiudere alla luce, si puo rifiutare I’annuncio, ma non si puo negare che c’e.
Per questa necessita di chiarezza che caratterizza la testimonianza del seguace di Gesu-Maestro,
diventa consequenziale che gli strumenti messi a nostra disposizione dalla Grazia dell’Onnipotente
siano ben utilizzati: “Non si accende una lampada per metterla sotto il moggio ma sul candelabro,
cosi fa luce a tutti quelli che sono nella casa”.

L’invito di Gesu non e per una personalizzazione spettacolarizzante che spesso si insinua nella
Chiesa provocando danni incalcolabili. Un mettere al centro non Gesu e la Sua Parola che salva, ma
noi stessi con le nostre talvolta pretese capacita, ma anche le nostre palesi deficienze e insofferenze.
In una negativa statistica subito dopo situazioni di scandalo e dopo la contraddicente e
schizofrenica controtestimonianza che oppone quanto diciamo a quello che facciamo, cio che piu
corrode dal di dentro la Verita annunciata e la frantuma in briciole inconsistenti e la
personalizzazione narcisistica della predicazione evangelica.

E altro quanto ci chiede il nostro Signore e Maestro vero Dio e vero uomo. Vero, cioé solidamente
incarnato nella nostra povera umanita da Lui redenta e trasformata. E Lui il prototipo dell’'uomo
immagine di Dio, & Lui che ha restaurato e continuamente restaura I’immagine di Dio immiserita
dal peccato.

“Cosi risplenda la vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre opere buone e rendano
gloria al Padre vostro che é nei cieli”. La luce — che non ci appartiene ma e del Signore che ce la
dona — deve risplendere per la Sua gloria, mai per la nostra. Non servono a nulla gli umani
compiacimenti, i riconoscimenti non sempre disinteressati, gli elogi largamente profusi perché non
costano niente. Il nostro impegno testimoniante, sempre segnato dalla gioia insieme alla croce, ha
senso solo se orientato alla gloria di Dio, non a terrene soddisfazioni che non portano a nulla se non
a rallentare il nostro cammino verso la santita.

“Risplenda la vostra luce davanti agli uomini — ma solo perché possano — rendere gloria al Padre
vostro che é nei cieli”.

Carissimo Gianluca, tra poco sarai istituito Lettore. Ma tu gia leggi la Sacra Scrittura nella Santa
Liturgia, gia sei impegnato nella catechesi, gia collabori a preparare piccoli e grandi a ricevere i
Sacramenti, strumenti della Grazia divina. Cosa cambia con il Ministero del Lettorato che ti viene
affidato?

Strutturalmente nulla, solo nell’Ordine Sacro, che & sacramento, ¢’¢ un’intima conformazione a
Cristo Servo e Sacerdote. Nel conferimento dei Ministeri non ¢’¢ un cambiamento ma c’¢ la
ricezione di un mandato. La Chiesa ufficialmente ti invia ad annunciare la bella Notizia. Lo farai
nelle celebrazioni e nella catechesi ma sempre con lo stile di “inviato”, fedele al deposito ricevuto
cui nulla dovrai aggiungere e nulla sottrarre e soprattutto pienamente cosciente della tua debolezza.
Nella prima lettura di questa celebrazione San Paolo racconta lo stile che ha contraddistinto la sua
predicazione: “Quando venni tra voi non mi presentai ad annunciarvi il mistero di Dio con
[’eccellenza della parola o della sapienza. lo ritenni infatti di non sapere altro in mezzo a voi se
non Gesu Cristo, e Cristo crocifisso”.

L’ Apostolo ribadisce con fermezza che la forza della fede non é fondata sulla sapienza umana ma
sulla potenza di Dio e confessa alla Comunita di Corinto che tanto lo ha fatto soffrire ma che tanto
ama, che si é presentato a loro “con molto timore e trepidazione”. “La mia parola e la mia
predicazione — confida — non si basarono su discorsi persuasivi di sapienza, ma sulla
manifestazione dello Spirito e della sua potenza”. Nella seconda lettera alla Comunita di Corinto lo

31



ribadira con quella suggestiva immagine del tesoro in vasi di creta “perché appaia che questa
potenza straordinaria viene da Dio e non da noi” (2Cor 4,7).

In realta la convinzione della inadeguatezza al compito affidatoci ci salva dalle illusioni, infatti
siamo “costretti” a non fidarci di noi stessi ma a mettere la nostra vita nelle mani di Dio. Quindi
nessuna supervalutazione del servizio che deve invece essere considerato un regalo, un gesto di
gratuita fiducia da parte del Signore che, nonostante le nostre poverta, vuole ancora fidarsi di noi
affidandoci il tesoro del Regno. Ma la precarieta resta, nonostante il mandato divino. C’¢ bisogno
del dono della continua effusione dello Spirito Santo per restare fedeli al compito affidatoci nella
retta e consapevole considerazione che siamo niente nelle mani di Dio e quello che riusciamo a fare
di bene é solo Grazia. Ricordate la parola di Gesu ai discepoli: “Quando avrete fatto tutto quanto vi
e stato ordinato, dite: «Siamo servi inutili, abbiamo fatto quanto dovevamo fare»” (Lc 17, 10).
Carissimo Gianluca, dopo la preghiera di benedizione, ti consegnero ufficialmente il testo delle
Sacre Scritture che annuncerai solennemente nella Santa Liturgia. Lo faro0 con queste parole:
“Ricevi il libro delle sante Scritture e trasmetti fedelmente la Parola di Dio, perché germogli e
fruttifichi nel cuore degli uomini”.

La Parola di Dio per germogliare e fruttificare deve essere fedelmente trasmessa, ma anche
testimoniata dalla tua vita esemplare, contraddistinta dal retto parlare e dal retto agire in
quell’equilibrio umano senza il quale pud essere impoverita ogni ricchezza e vanificata ogni
sensata proposta di bene.

Nella seconda ai Corinti I’Apostolo parla di “una spina” che gli € messa nella carne perché non
vada in superbia per le rivelazioni che ha ricevuto e della preghiera che innalza al Signore per
essere liberato da questa sofferenza. Si sente rispondere: “Ti basta la mia Grazia, la mia potenza
infatti si manifesta pienamente nella debolezza”. Paolo finalmente comprende e conclude: “Quando
sono debole ¢ allora che sono forte” (Cfr. cap. 12 7-10).

Fratelli e sorelle carissimi, lasciamoci guidare e illuminare dalla Parola di Dio, diventiamo
coscienti come San Paolo della nostra precarieta e sperimenteremo ogni giorno la potenza della
Grazia che trasforma.

Nella Bolla di indizione del Giubileo della misericordia, Papa Francesco ci invita a non cadere
nell’indifferenza 0 nel cinismo: “Apriamo i nostri occhi per guardare le miserie del mondo, le
ferite di tanti fratelli e sorelle privati della dignita, e sentiamoci provocati ad ascoltare il loro
grido di aiuto... Che il loro grido diventi il nostro e insieme possiamo spezzare la barriera di
indifferenza che spesso regna sovrana per nascondere [’ipocrisia € il cinismo”. Poi aggiunge: “E
mio vivo desiderio che il popolo cristiano rifletta durante il Giubileo sulle opere di misericordia
corporale e spirituale... La predicazione di Gesu ci presenta queste opere di misericordia perche
possiamo capire se viviamo 0 no come suoi discepoli” (Cfr. n. 15).

Carissimo Gianluca, dovra essere questo il tuo programma di vita per sperimentare concretamente e
pienamente il Ministero di Lettore che oggi ti viene conferito: ascoltare il grido dei sofferenti,
riscoprire e far riscoprire le opere di misericordia attraverso 1’annuncio e la testimonianza a servizio
della fede, che ha la sua radice e il suo fondamento nella Parola di Dio (Cfr. Rito dell’Istituzione
dei Lettori) che ti viene affidata perché la proclami e la viva; o meglio, perché vivendola la
proclami.

P oSd

2 maggio 2015

OMELIA ALLA MESSA NELLA FESTIVITA DEI SANTI PATRONI
Basilica Cattedrale

Dopo la processione dei nostri santi Patroni e il saluto iniziale alla Celebrazione eucaristica, il
Cancelliere ha letto i decreti di nomina di due canonici e due ebdomadari che sono entrati a far
parte del Capitolo Cattedrale. Non & un retaggio del passato ma un impegno a rendere sempre piu
partecipata e luminosa la lode a Dio particolarmente nella chiesa Cattedrale. Il Capitolo deli
canonici, composto da sacerdoti molti dei quali sono parroci, non pud piu assolvere agli impegni

32



liturgici quotidiani come nel passato, ma & presente almeno nelle festivita piu solenni o importanti e
una volta al mese per la Messa capitolare. Ci poniamo inoltre 1’obiettivo che anche il prezioso e
delicato ministero del sacramento della Riconciliazione sia offerto, col loro aiuto, con continuita
perché i fedeli possano sempre trovare, nella chiesa Cattedrale, un sacerdote che li accolga e offra
loro il perdono del Signore attraverso il Sacramento della Confessione. C’¢ gia il canonico
Penitenziere che assolve questo compito ma, se sara coadiuvato, questo potra essere ancora piu
significativo durante il Giubileo della misericordia che si inaugurera il prossimo 8 dicembre. Il
Santo Padre ce I’ha ricordato nella Bolla di indizione: “Non mi stancherd mai di insistere perché i
confessori siano un vero segno della misericordia del Padre... Non dimentichiamo mai che essere
confessori significa partecipare alla stessa missione di Gesu” (Cfr. n. 17).

Nella seconda lettura di oggi — stiamo celebrando I’Eucaristia ai Primi Vespri della VV domenica di
Pasqua — San Giovanni ci esorta a non amare “a parole né con la lingua, ma con i fatti e nella
verita” (1Gv 3, 18).

| Santi I’hanno fatto, hanno cioé evitato I’abuso di parole e hanno vissuto I’intimita col Signore che
era poi resa evidente dallo splendore della luce di Dio che era riflessa in loro.

La processione dei nostri santi Patroni vuol significare questo: non cogliere solo i riflessi dei raggi
del sole sulle splendide statue d’argento che li rappresentano, ma il riflesso della luce di Dio nella
loro vita santa che, come Gesu ci ha detto, diventa la lampada che illumina perché messa sul
candelabro e occasione perché tutti diano gloria a Dio: “Cosi risplenda la vostra luce davanti agli
uomini perché vedano le vostre opere buone a rendano gloria al Padre vostro che € nei cieli” (Mt
5,18).

Questo diventa possibile se restiamo uniti a Gesu come i tralci alla vite “Rimanete in me e io0 in voi
— abbiamo ascoltato nel Vangelo — il tralcio non pud portare frutto da se stesso se non rimane nella
vite, cosi neanche voi se non rimanete in me” (Gv 15,4).

Questa intima unione con Gesu ci consente di rassicurare il nostro cuore. Giovanni nella prima
lettera (seconda lettura di oggi), ci dice che se anche il nostro cuore ci rimprovera qualcosa
dobbiamo sempre aver fiducia perché Dio e piu grande del nostro cuore e conosce ogni cosa (1Gv
3,20).

L’impegno del cristiano nel mondo é gia difficile in sé e puo essere ancor piu ostacolato da
situazioni ambientali e relazionali, anche in paesi — come il nostro — di antica tradizione cattolica a
causa dell’insinuarsi di un neo-paganesimo frutto del secolarismo che &€ ormai presente in maniera
evidente in molte nostre famiglie e, di conseguenza, nella struttura stessa della societa. Questo,
tuttavia, lungi dal provocare chiusure che non sarebbero giustificate o 1’intimismo auspicato dai
nemici del cristianesimo, deve invece ancor piu far emergere la carica apostolica che lo Spirito
inviato da Cristo ancora continua a ispirare. Pensate alla situazione del persecutore Saulo che sulla
via di Damasco diventa Paolo il sequace di Gesu che gli & apparso e 1’ha trasformato. E il brano
degli Atti che abbiamo ascoltato come prima lettura. Paolo ha difficolta persino ad unirsi ai
discepoli perché non gli credono, hanno paura di lui; vive una situazione di completa solitudine e di
abbandono. Considerato traditore dai vecchi amici, dai primi cristiani € creduto una spia che tenta
di intrufolarsi nella piccola comunita nascente. C’¢ bisogno di qualcuno che gli stia vicino e lo aiuti
ad inserirsi. Lo fara Barnaba che lo conduce dagli apostoli e racconta loro la sua esperienza
dell’incontro col Risorto.

Non basta I’intima professione della fede, bisogna viverla nella Comunita.

L’allegoria della vigna lo racconta. Uniti a Cristo che e la vite dalla quale emana la finfa vitale,
accanto ai fratelli (gli altri tralci legati alla vite) con i quali crescere insieme. Uniti a Cristo, accanto
ai fratelli: e la Chiesa che nasce dal costato del Crocifisso-Risorto e che, infiammata dal fuoco dello
Spirito a Pentecoste, esce in missione nel mondo a raccontare le meraviglie di Dio.

Questo racconto-testimonianza lo si condivide con gli uomini che si incontrano nel piccolo
segmento della vita, e lo si condivide con tutti, per migliorare e vivacizzare insieme le realta
temporali, anche con coloro che dicono di non credere o che sono lontani dalla pratica della fede. E
un’opera di bonifica del territorio e delle coscienze.

Non é necessario che vi elenchi quanto bisogna fare per rendere piu vivibile la realta nella quale
viviamo, ma forse non sara inutile ricordare a tutti voi qui presenti che sarebbe bello un pensiero

33



alto, un progetto grande che pero inizi con piccoli passi sempre da compiere insieme. Non
ricordiamo solo la grande storia del passato, partecipiamo alla piccola storia di oggi che puo
ridiventare grande se si ha un programma condiviso. Bonificare il territorio, acquisire il gusto del
bello, non solo aspettandoci tutto dalle Istituzioni che ci diranno sempre di non avere fondi (e in
parte € vero), ma impegnandoci di persona con gesti semplici ma significativi come tener pulito —
solo un piccolo esempio, ma non banale — lo spazio attorno alle nostre case, ad impedire un
continuo degrado che attribuiamo sempre agli altri, a sperimentare la vera appartenenza che non é
solo quella di essere fisicamente presenti ma di esserlo in maniera notevole.

Bonificare il territorio, bonificare le nostre citta non e opera facile ma non é tutto se non si bonifica
il cuore. Anzi credo che se non si bonificano le coscienze é impossibile pensare a rendere vivibile e
bello il luogo dove risiedono i possessori delle coscienze.

Il cardinale Gianfranco Ravasi, Presidente del Pontificio Consiglio per la cultura, nel suo intervento
all’Expo di Milano ha spiegato il significato della partecipazione della Santa Sede che non é una
novita perché “gia da Pio IX a Benedetto XVI la S. Sede ha voluto prendere parte alle esposizioni
internazionali per manifestare 1’intenzione della Chiesa di far sentire la sua voce e offrire la sua
testimonianza”. La presenza di tipo essenziale e nel segno di Papa Francesco “in modo sobrio e
minimalista... vuol avere un significato simbolico, di eccezione: propone un messaggio non
prodotti. Due frasi presentano i due volti del cibo: «Non di solo pane e Dacci oggi il nostro pane
quotidiano», proprio perché 1'uomo € ci0 che mangia anche dal punto di vista metaforico”.
Condividiamo il pane quotidiano che ci viene donato dal Signore ma siamo convinti, e
trasmettiamo bene questo convincimento: “Non di solo pane vive I'uomo ma di ogni parola che
esce dalla bocca di Dio” (Mt 4,4 — Dt 8,3).

Nel padiglione i messaggi: le ferite del pianeta, la poverta, I’invito a intervenire per eliminare
disuguaglianze e ingiustizie.

Il Papa nel suo intervento trasmesso in diretta ha invitato a “globalizzare la solidarieta”.
L’esortazione del Papa al mondo riguarda anche noi. La bonifica delle coscienze passa non solo
attraverso il miglioramento dei rapporti interpersonali, il perdono, la tolleranza, il rispetto dell’altro,
ma soprattutto attraverso la solidarieta. Inventare percorsi di solidarieta condivisa € il volto della
carita oggi, difficile da realizzare come difficile e talvolta scoprire la vera poverta.

“Chi rimane in me fa molto frutto” (v. 5) ci ha ricordato Gesu. Solo se restiamo radicati in Cristo,
amando veramente i nostri fratelli, possiamo portare frutto, dare cioe senso alla nostra vita. Il passo
evangelico ci parla di un legame vitale e di una scelta di “rimanere in Gesu”; nel breve brano il
verbo rimanere € ripetuto ben sette volte. San Giovanni spiega come si puo rimanere: “Chi osserva
i suoi comandamenti rimane in Dio e Dio in lui” (1 Gv 3,24). L’amore non puo essere imposto ma
esige una scelta che supera anche 1’atto dell’opzione fondamentale e richiede una continuita di
assenso. E il continuo si a Cristo che siamo chiamati a formulare e vivere ogni giorno.

P =Sd

17 maggio 2015
OMELIA PER IL CONFERIMENTO DEL DIACONATO AL PROFESSO
ALESSANDRO SCAGLIA DEI MIsSIONARI OBLATI DI MARIA

IMMACOLATA
Chiesa parrocchiale dell’Immacolata Concezione in S. Maria Capua Vetere.

Fratelli carissimi,

considero la coincidenza dell’ordinazione diaconale di Alessandro Scaglia, professo della
Congregazione dei Missionari Oblati di Maria Immacolata, celebrata nella solennita
dell’ Ascensione del Signore in questa parrocchia affidata alla cura pastorale dei Padri, come non
solo occasione di gioia anche per la nostra Chiesa locale, ma altamente significativa. L’ Ascensione
infatti rappresenta, negli Atti e nei Sinottici (in Matteo si intuisce), la cerniera tra la presenza fisica
di Gesu e la Sua presenza misterica nella Chiesa: “Ecco i0 sono con voi tutti i giorni, fino alla fine

34



del mondo” (Mt 28, 20). Questa presenza manifesta I’incancellabile e singolare compromissione di
Dio nella storia dell’'uvomo che, dall’Incarnazione del Verbo fatto carne nel si di Maria, continua
incessabile fino al termine dell’esperienza umana sulla terra.

Il giovane professo viene ordinato diacono, cioé servitore nel ministero della parola, dell’altare e
della carita, in vista del presbiterato che ricevera quando i suoi superiori lo decideranno, al termine
del cammino di formazione. E un missionario Oblato orientato all’impegno dell’evangelizzazione
anche fuori della sua patria.

In questo giorno la Chiesa, nella Santa Liturgia, ricorda appunto 1’inizio della singolare ed
entusiasmante avventura del cristianesimo. “Andate in tutto il mondo e proclamate il Vangelo a
ogni creatura” (Mc 16, 15) dice Gesu ai discepoli; € la conclusione del Vangelo di Marco che ha
iniziato il suo racconto con la predicazione preparatoria di Giovanni il Battista, il battesimo al
Giordano e la consacrazione di Gesu come il Messia atteso, proclamato dal Padre “Figlio amato”
mentre aleggia la colomba dello Spirito.

L’Ordine Sacro conforma a Cristo per Grazia, naturalmente accolta dal cuore umile di un uomo
carico di tutte le sue precarieta e — insieme — dei suoi ideali, mentre lo rende testimone ubbidiente
dell’amore del Padre. Conformarsi a Cristo significa diventare come Lui capace di vivere la volonta
di Dio rendendola evidente nella propria vita. Evidente, cioe chiaramente avvertibile da tutti non
solo quando lo esprime con la bocca, ma anche quando sta in silenzio; avvertibile perché ci si lascia
inondare e avvolgere dalla luce. E un’esperienza meravigliosa ma accecante per cui, come nel male
ci si abitua al buio, cosi diventa necessario — nel bene — abituarsi a vivere nella luce e diventarne
irradiazione.

Non e sempre facile aprirsi alla volonta di Dio, comprenderla appieno, viverla con gioia. Gli
Apostoli, anche dopo la risurrezione, non hanno compreso pienamente e insistono con un ritornello
che hanno spesso ripetuto durante la presenza fisica del loro Maestro insieme a loro: “E questo il
momento nel quale ricostituirai il Regno per Israecle?” (At 1, 6). La domanda sembra stupirci;
possibile che non abbiano ancora capito? Riflettendoci bene perd anche noi viviamo una continua
difficolta a comprendere e vivere la Parola del Signore.

Quante volte ci capita di voler fare da soli impedendo al Signore di trasformarci!

Siamo in attesa della inondazione completa della luce che solo nell’ultima Pasqua, quella del
trapasso finale — attraverso la morte corporale — ci permettera di essere completamente avvolti dalla
luce ormai intramontabile. Solo allora capiremo appieno perché finalmente partecipi della vita
eterna comunicataci dalla Trinita, Dio Amore e Comunione che ci fa superare ogni umana
solitudine.

“Uomini di Galilea — dicono gli angeli — perché state a guardare il cielo? Questo Gesu, che di
mezzo a voi é stato assunto fino al cielo, verra allo stesso modo in cui 1’avete visto andare in cielo”
(At1,11).

Non ci lascia soli Gesu, non ci abbandona. In Giovanni 15 parla di un altro Paraclito. Agli apostoli
preoccupati delle parole del loro Maestro, che sembrano, e in parte sono, parole di addio, dira:
“Quando verra il Consolatore che io vi mandero dal Padre, lo Spirito di verita che procede dal
Padre, egli mi rendera testimonianza; e anche voi mi renderete testimonianza” (Gv 15, 26).

Come rendere testimonianza? San Paolo nella lettera agli Efesini, seconda lettura di oggi, ci dice:
“Fratelli, 10 il prigioniero del Signore, vi esorto: comportatevi in maniera degna della chiamata che
avete ricevuto, con ogni umilta, dolcezza e magnanimita, sopportandovi a vicenda nell’amore,
avendo a cuore di conservare 1’unita dello spirito per mezzo del vincolo della pace” (4, 1-3).
Renderemo testimonianza se ci comporteremo in maniera degna della chiamata, conservando
I’'unita nella pace, sostenuti dalla forza dello Spirito. Piu avanti I’Apostolo affermera: “Vi
scongiuro nel Signore, non comportatevi piu come i pagani, nella vanita della loro mente, accecati
nei loro pensieri, estranei alla vita di Dio” (vv. 17-18a).

Carissimo Alessandro, la tua scelta vocazionale, orientata al servizio degli ultimi e dei poveri, ti ha
portato a formarti in un Istituto lanciato nella missione vivendo il dono dello Spirito accolto e
donato. Hai sperimentato da studente I’impegno dell’annuncio in “terra di missione”, cCOme ancora
usiamo dire, e sono certo che ti resta dentro il desiderio di ritornarci. Sono sicuro tuttavia che sei
convinto anche tu che la missione € dovungue ma non é inutile ripeterlo.

35



Quando ero giovane e sentivo questa affermazione non ne coglievo la drammaticita. Non
comprendevo cioé 1’urgenza di una evangelizzazione del nostro vecchio continente perché pensavo
che le ipotesi nichiliste che parlavano di post-cristianesimo e di superamento dell’era cristiana
fossero aleatorie 0 esagerate e stimavo i risultati delle analisi sociologiche completamente sballate.
Credevo che fosse necessaria la catechesi ma non 1’evangelizzazione. Ho dovuto ricredermi. Il
secolarismo avanza e diventa sempre piu problematico presentare come oggettivamente proponibile
la visione del trascendente. Tuttavia non dobbiamo temere o scoraggiarci. Ricordiamo le affettuose
parole di conforto di Gesu: “Non temere, piccolo gregge, perché al Padre vostro e piaciuto dare a
voi il suo regno” (Lc 12, 32). E ancora, a Pietro che 1’ha riconosciuto come il Cristo, Figlio del Dio
vivente: “Tu sei Pietro e su questa pietra edifichero la mia Chiesa e le potenze degli inferi non
prevarranno su di essa” (Mt 16, 18).

La Chiesa non e una istituzione umana, non e un prodotto confezionato dagli uomini ma nasce dal
fianco trafitto del Crocifisso che é Risorto, & in mezzo a noi e chiede a coloro che tentano di
seguirlo I’impegno indispensabile della trasmissione della fede: “Andate in tutto il mondo e
proclamate il Vangelo ad ogni creatura. Chi credera e sara battezzato sara salvato” (Mc 16, 15-16).
Dio vuole ancora servirsi di uomini deboli e incapaci per comunicare la bellezza della Sua Gloria.
Carissimo Alessandro, nonostante sia convinto anche tu dell’importanza di un impegno apostolico
necessario in Italia ed in Europa, ti sei fatto missionario Oblato per andare anche altrove, nello
spirito e col carisma del fondatore. Altrove, cioé dovunque i tuoi superiori ti manderanno.

Tra poco, prima del canto delle litanie dei Santi (I’impetrazione della Chiesa celeste) e la preghiera
di ordinazione, ti interroghero circa gli impegni che oggi assumi per la vita. Al termine ti chiedero:
“Prometti al vescovo diocesano (nelle diocesi dove espleterai il tuo ministero) e al tuo legittimo
superiore filiale rispetto e obbedienza?”. Tu naturalmente risponderai: “Si, lo prometto™. Ricordati
pero che I’obbedienza, specialmente per un religioso, e forse il voto piu difficile da osservare.
Richiede infatti la stessa obbedienza di Cristo servo, umiliato di fronte alla volonta del Padre, fatto
“obbediente fino alla morte, e a una morte di croce” (Fil 2, 8).

Per voi Missionari Oblati 1’'ubbidienza alla volonta di Dio passa attraverso la prova di disponibilita
ad andare dove la Comunita ha bisogno. E quanto il vostro Superiore Generale, P. Louis Lougen,
ha detto rispondendo ad una domanda nel corso di una intervista in prospettiva del 200°
anniversario di fondazione della Congregazione Oblata che cade nel prossimo anno 2016.

Oblato, cioé offerto, donato, come Maria e Gesu, nell’ampio progetto di S. Eugenio de Mazenod:
ricercare ad ogni costo la santita.

Appassionarti all’amore, annunciare il Vangelo con la profondita del carisma missionario e la tua
vocazione, la tua risposta libera alla proposta del Signore. Sei chiamato ad essere compagno di
strada, non solo indicando il cammino agli uomini che incontrerai, ma condividendolo; in questo
modo aiuterali il fratello a leggere la presenza di Dio nella sua esistenza.

Ogai, Solennita dell’Ascensione, € la 49a Giornata Mondiale delle comunicazioni sociali. 1l Santo
Padre nel suo messaggio ci invita a “reimparare a raccontare, non semplicemente produrre e
consumare informazione”.

Comunicare il bene, essere capaci di vederlo, indicarlo agli altri, farlo scoprire nelle pieghe e nelle
piaghe della storia, accompagnare, sostenere, illuminare.

Ricordi I’incontro del diacono Filippo con 1’etiope, ministro della Regina Candace raccontato dagli
Atti degli Apostoli (8, 26-39)? E lo Spirito che lo conduce nel deserto. Filippo, visto il viandante
che legge il profeta Isaia, gli domanda “Capisci quello che leggi?” Si sente rispondere: “Come
potrei se nessuno me lo spiega?”” Qui il missionario puo aprirgli la mente, battezzarlo e offrirgli la
strada della salvezza. Filippo viene rapito dallo Spirito e portato altrove, mentre I’altro prosegue
“pieno di gioia il Su0o cammino”.

C’¢ sempre bisogno di qualcuno che accompagni, spieghi, testimoni. Poi si & “rapiti” come Filippo
per fare altro o impegnarsi altrove.

E quanto sei chiamato a sperimentare e donare come diacono, poi sacerdote ma sempre
missionario. Compagno di strada non solo degli uomini di buona volonta che cercano Dio ma anche
dei feriti dalla vita, per portare a tutti la speranza, perche tutti possano proseguire, con gioia, il loro
cammino.

36



Sii libero nell’ubbidienza perché in questo modo permetterai al Signore di parlare attraverso la tua
vita, diventando per quanti incrocerai segno della permanente presenza del Signore Risorto.

23 maggio 2015

OMELIA ALLA VEGLIA DI PENTECOSTE
Capua, Basilica Cattedrale

Carissimi sacerdoti, diaconi,

consacrati e consacrate, seminaristi, fedeli laici tutti,

le Chiese locali in Italia sono unite oggi, vigilia di Pentecoste, nel ricordo dei martiri. In questa
Solenne Veglia del 50° giorno — completamento della Pasqua — pregheremo per le centinaia di
migliaia di seguaci di Gesu che in varie parti del mondo vengono perseguitati, incarcerati, obbligati
a lasciare la loro patria o barbaramente uccisi per la loro fede. La malvagita dei torturatori non si
ferma neanche di fronte all’innocenza di bambini e bambine che vengono decapitati, crocifissi o
schiavizzati. Non manca il traffico di organi prelevati e venduti.

Il mondo — ha detto Papa Francesco — guarda altrove: Al termine della Via Crucis al Colosseo ha
parlato di “silenzio complice” e numerosissime altre volte ha continuato a far sentire la sua voce
solitaria. Mercoledi scorso alla fine dell’udienza generale in piazza San Pietro, ha nuovamente
ricordato a tutti le persecuzioni anticristiane: “Sono martiri — ha detto, e invitando alla preghiera di
questa sera — ha aggiunto: Auspico che tale momento di preghiera accresca anche la
consapevolezza che la liberta religiosa € diritto inalienabile, aumenti la sensibilizzazione sul
dramma dei cristiani perseguitati nel nostro tempo e si ponga fine a questo inaccettabile crimine”.
Un rapporto internazionale (World Watch) ha registrato che il 2014 é stato “I’anno con il piu alto
livello di persecuzione globale dei cristiani dell’era moderna”. Speriamo che il rapporto dell’anno
in corso non lo superi per atrocita e per numero.

In questa emergenza mondiale — 1’Italia, benemerita per 1’attenzione solidale ai profughi e
generosamente attenta a quanti sbarcano sulle nostre coste in cerca di pace — faccia sentire la sua
voce anche a difesa dei fratelli cristiani, sperando che non venga, ancora una volta, lasciata sola a
sostenere un’emergenza che sembra non trovare fine.

Nella preghiera chiederemo al Signore di illuminare noi perché diventiamo coscienza critica di una
societa spesso disattenta alle vere emergenze, tentata di abituarsi al disagio degli altri in una
asettica indifferenza e voglia stimolare coloro che hanno in mano le sorti dell’'umanita perche le
loro scelte siano orientate al bene di ogni singola persona.

Abbiamo iniziato la Veglia con il canto del Veni Creator Spiritus: Vieni, o Spirito Creatore, visita
le anime dei tuoi fedeli, riempi di grazia celeste i cuori che hai creato.

L’ abbondante ricchezza della Liturgia della Parola, che ha richiamato quella della Veglia Pasquale,
ha dischiuso ai nostri cuori i tesori della Sapienza divina.

Prima lettura - Genesi: la confusione di Babele. Senza Dio non si costruisce nulla e I'uomo vive la
solitudine dell’incomprensione; non capisce piu I’altro, misconosciuto come fratello, e non viene da
lui capito.

Seconda lettura - Esodo: 1’Alleanza del Sinai, I’ Antica che € figura della Nuova ed eterna siglata
nel sangue di Cristo.

Terza lettura — il profeta Ezechiele: “Cosi dice il Signore Dio: Spirito, vieni dai quattro venti e
soffia su questi morti, perché rivivano”; il popolo di Israele puo finalmente risorgere dalla rovina
provocata dal peccato. Alla luce del Nuovo Testamento viene letta anche come I’immagine della
futura risurrezione.

Quarta lettura — il profeta Gioele: “T vostri figli e le vostre figlie diverranno profeti. Effondero il
mio Spirito”. Avverra pienamente a Pentecoste, dopo la Risurrezione. La manifestazione dello
Spirito e piena e abbondante prima sugli apostoli assistiti da Maria, la piena di Spirito Santo, e poi
su quanti crederanno e saranno battezzati.

Sorelle e fratelli carissimi,

dopo aver ascoltato, come quinta lettura, il brano della lettera di San Paolo ai Romani: “lo Spirito
viene in aiuto alla nostra debolezza, infatti non sappiamo neppure pregare in modo conveniente...”

37



, mentre veniva cantata la sequenza Vieni Santo Spirito, riempi il cuore dei tuoi fedeli ho cosparso
I’assemblea con petali di rosa. Non un elemento coreografico ma un antichissimo simbolo della
discesa dello Spirito. I petali simboleggiano le lingue di fuoco discese sugli apostoli in preghiera
con Maria, la Madre di Gesu.
Nel brano del Vangelo di Giovanni poco fa proclamato, Gesu parla dello Spirito che avrebbero
ricevuto i credenti: ”Se qualcuno ha sete venga a me, e beva chi crede in me. Come dice la
Scrittura: dal suo grembo sgorgheranno fiumi di acqua viva”. Dobbiamo essere veramente convinti
che lo Spirito Santo viene in aiuto alla nostra debolezza, realizza quanto Gesu ha promesso agli
Apostoli, sostiene la Chiesa perché resistiamo nella speranza nella quale siamo stati salvati (Cfr.
Rm 8, 24), intercede per noi con gemiti inesprimibili (v. 26), perché senza di lui, senza la sua
assistenza la Chiesa non cresce, anzi non ha coscienza di essere “stirpe eletta, sacerdozio regale,
nazione santa, popolo che Dio si e acquistato (Cfr. 1Pt 2, 9).
Papa Francesco lunedi 18 maggio é venuto ad aprire i lavori della 68a Assemblea Generale deli
Vescovi italiani dedicata alla recezione dell’Esortazione Apostolica Evangelii Gaudium. Col suo
stile semplice che tutti conosciamo e, dopo averci detto 1’essenziale, ha aggiunto: “Questa mia e
stata soltanto una introduzione. Adesso lascio a voi il tempo per proporre le vostre riflessioni, le
vostre domande sulla Evangelii Gaudium e su tutto quello che volete domandare e vi ringrazio
tanto!”
E un grande esempio di come si vive la collegialita. Il Santo Padre 1’ha chiamata “sensibilita
ecclesiale”. Credo che questa sensibilita debba rivelarsi nella comunione non solo — come ha
ricordato i Papa — tra i Vescovi e il successore di Pietro, tra le diverse diocesi, nei Vescovi tra loro
e i loro sacerdoti ma anche esprimersi e manifestarsi chiaramente in seno al presbiterio diocesano,
tra sacerdoti e fedeli e, all’interno delle comunita parrocchiali, tra i fedeli stessi.
Il Santo Padre ha poi ripreso il concetto di sensibilita ecclesiale e 1’ha completato esplicitando cosa
intende concretamente:

1) Non essere timidi o irrilevanti.

2) Riscoprire come necessario e indispensabile il ruolo dei fedeli laici.

3) Difendere il popolo di Dio dalle “colonizzazioni ideologiche”.

Primo punto: Non essere timidi o irrilevanti.

“Non essere timidi o irrilevanti nello sconfessare e nello sconfiggere una diffusa mentalita di
corruzione pubblica e privata che e riuscita ad impoverire senza alcuna vergogna famiglie,
pensionati, onesti lavoratori, comunita cristiane, scartando i giovani sistematicamente privati di
ogni speranza sul loro futuro e soprattutto emarginando i deboli e i bisognosi”.

Come Chiesa italiana forse é il caso di domandarci se siamo stati timidi o irrilevanti oppure anche
intempestivi nell’indicare sempre le criticita che andavano compromettendo il nostro paese. Forse
la riflessione é stata lenta e I’intervento € giunto quando non poteva piu essere pienamente efficace.
Il Papa ci invita ad essere attenti, coraggiosi, tempestivi.

Secondo punto: Riscoprire come necessario e indispensabile il ruolo dei fedeli laici.

Abbiamo rinnovato i Consigli pastorali e i Consigli per gli Affari Economici in tutta la nostra
Arcidiocesi. Il 16 aprile scorso alla preghiera del Vespro ho riflettuto con voi circa il ruolo
insostituibile di tali organismi che sono strumenti di comunione.

Vi dissi che coloro che sono chiamati a collaborare in questi organismi parrocchiali sono “non solo
semplici esecutori di indicazioni ma veri collaboratori dei sacerdoti. Il Consiglio pastorale é lo
spazio dell’incontro e del dialogo dove si pensa e si progetta il cammino pastorale della
parrocchia”.

Precedentemente, alla Messa Crismale, lo scorso 2 aprile, avevo esortato non solo i membri degli
organi collegiali ma tutti i fedeli laici a sentire come pienamente proprio il dovere dell’annuncio
invitandoli a fare delle loro comunita, “guidate dal ministro ordinato e liberate da inutili tensioni e
contrapposizioni, dei veri cenacoli di preghiera, luoghi sereni di accoglienza, di ascolto della Parola
che salva, laboratori della carita”.

Superare la tentazione del pressapochismo o del perfezionismo, evitare personalismi che
impediscono all’altro di collaborare serenamente, nel quotidiano umile ascolto e attenta recezione

38



delle ispirazioni dello Spirito, & il programma che ciascun operatore pastorale deve darsi e
fedelmente osservare.

La necessita di considerare la missione come impegno ordinario della pastorale diventa sempre piu
urgente. La missione non e altrove, ma qui; il non credente o, come si diceva una volta, il lontano é
pit vicino di quanto possiamo immaginare. Lo abbiamo in famiglia, tra gli amici, i parenti, sul
posto di lavoro e a scuola. Questi diventano, per il seguace di Gesu, i luoghi dell’annuncio
testimoniante attraverso soprattutto 1’evidenza di una vita onesta e rispettosa che nasce appunto
dall’intima unione con il Signore.

Il Santo Padre, sempre nell’introduzione ai lavori dell’Assemblea dei Vescovi ha voluto
sottolineare che “La sensibilita ecclesiale e pastorale si concretizza anche nel rinforzare
I’indispensabile ruolo di laici disposti ad assumersi le responsabilita che a loro competono. In realta
I laici che hanno una formazione cristiana autentica, non dovrebbero aver bisogno del Vescovo-
pilota, o del monsignore-pilota o di un input clericale per assumersi le proprie responsabilita a tutti
i livelli, da quello politico a quello sociale, da quello economico a quello legislativo! Hanno invece
bisogno tutti del VVescovo Pastore!”

Sono parole che richiedono una solida riflessione che potreste continuare e approfondire nelle
vostre parrocchie, nelle foranie e negli incontri dei gruppi, delle associazioni e dei movimenti
ecclesiali che vedo qui ampiamente rappresentati. E un forte richiamo al Concilio che 50 anni fa
definiva la Chiesa Popolo di Dio, Corpo di Cristo, Tempio dello Spirito; la definizione € molto ben
spiegata dal Catechismo della Chiesa Cattolica. Ancora una volta sara opportuno riprendere la
Lumen Gentium (Costituzione dogmatica) e la Gaudium et Spes (Costituzione pastorale) insieme ai
grandi documenti del Magistero papale come I’Enciclica Ecclesiam Suam del Beato Paolo VI e
I’esortazione apostolica Christifideles laici di San Giovanni Paolo |1, non trascurando quelli della
Chiesa di Capua come il documento finale del Sinodo diocesano del 1994,

Terzo punto: “Come buoni pastori uscire verso il popolo di Dio per difenderlo dalle colonizzazioni
ideologiche che gli tolgono I’identita e la dignita umana”.

Non permettiamo che, in nome del cosiddetto “pensiero unico” — che & la moderna maschera delle
dittature di ogni colore — venga sottratto ai genitori il diritto-dovere della educazione dei figli. In
maniera subdola, ma ugualmente velenosa, si tenta quello che hanno provato a realizzare con
imposizione e violenza i regimi dittatoriali di diversa origine e ispirazione, che nel secolo scorso
hanno prodotto milioni di morti dopo aver inquinato le coscienze dei giovani.

Papa Francesco nella citata udienza di mercoledi scorso ha invitato i genitori a non autoescludersi
dall’educazione dei figli, a non firmare deleghe in bianco. “La famiglia — ha detto il Santo Padre — é
stata accusata di autoritarismo, favoritismo, conformismo, di repressione affettiva che genera
conflitti, Di fatto si & aperta una frattura tra famiglia e societa, tra famiglia e scuola, il patto
educativo oggi si € rotto. | sintomi sono molti. Per esempio nella scuola si sono intaccati i rapporti
tra genitori e insegnanti. A volte ci sono tensioni e sfiducia reciproca e le conseguenze
naturalmente ricadono sui figli. D’altro canto si sono moltiplicati i cosiddetti esperti, che hanno
occupato il ruolo dei genitori anche negli aspetti pit intimi dell’educazione. Sulla vita affettiva,
sulla personalita e lo sviluppo, sui diritti e sui doveri. Gli esperti sanno tutto: obiettivi, motivazioni,
tecniche. E i genitori devono solo ascoltare, imparare e adeguarsi”.

Ma i genitori sono i primi educatori, i genitori cristiani devono saper dire decisamente no a
indottrinamenti nelle scuole statali proposti da predicatori di false idee teorizzanti, tra I’altro, che la
differenza tra i sessi sia non naturale e cioe che la mascolinita e femminilita non sarebbero
determinate fondamentalmente dal sesso ma sarebbero il prodotto di un impianto culturale. In altre
parole questa babelica concezione dell’'uvomo tenta di imporre, anche con evidenti o subdole
manovre legislative, di dimostrare I’indimostrabile. Il cardinale Presidente della Conferenza
Episcopale ci ha ricordato che “tra le modifiche approvate in Commissione al testo della legge
62/2000 sul sistema italiano della pubblica istruzione, vi & quella che prevede 1’insegnamento della
parita di genere in tutti gli Istituti. Una simile previsione sembra rappresentare 1’ennesimo esempio
di quella che Papa Francesco ha definito «colonizzazione ideologica: entrano in un popolo con
un’idea che non ha niente a che fare con il popolo; con gruppi del popolo si, ma non col popolo, e
lo colonizzano con un’idea che cambia o vuol cambiare una mentalita o una struttura» (Conferenza

39



stampa nel volo di ritorno dalle Filippine, 19 gennaio 2015). Tenete presente che, pur se i Media
sembrano cosi attenti agli insegnamenti di Papa Francesco, quando il suo Magistero si discosta dal
cosiddetto pensiero unico, “le parole del Papa vengono selezionate o oscurate” (Cardinale Angelo
Bagnasco).

In molte scuole, fortunatamente non in tutte, si dice no al presepe, no alla rappresentazione-recita
natalizia in cui compare il nome di un certo Gesu, no al crocifisso, no al precetto pasquale, no a
tante altre cose che evocano la millenaria tradizione cristiana in nome di un immaginario rispetto
per le minoranze che non chiedono tanto, e poi si tenta di organizzare, senza il parere
indispensabile dei genitori, o supponendolo espresso a nome di tutti dal Consiglio di Istituto, corsi
di formazione sessuale che nulla hanno a che fare con la verita e sono esclusivamente
indottrinamento ideologico e trasmissione di falsita. Se si giungesse alla definizione di tale
indottrinamento per legge, non si potrebbe piu contestare e i genitori dovrebbero subirlo senza
poter intervenire.

La gravita della questione antropologica ci porta a riflettere sulla “progressiva mutazione
dell’identita umana” che richiede dai credenti risposte chiare e convincenti. Il prossimo Convegno
Ecclesiale di Firenze si incentrera su questo: Quale umanesimo per il mondo contemporaneo?
Come avrete notato il tema é piu concreto di quanto possa sembrare. Gesu € il modello dell’uvomo
nuovo, ma noi cristiani siamo capaci di viverlo di persona e presentarlo in maniera affascinante e
credibile nell’attuale societa?

Sara necessario rendersi totalmente docili alle ispirazioni dello Spirito, sciogliere i nodi delle nostre
contraddizioni, aprire il cuore perché possa essere invaso dalla forza del Paraclito.

Nell’orazione alla seconda lettura di questa Santa Veglia abbiamo chiesto al Signore, rivelato nel
fuoco della santa montagna e nella Pentecoste dello Spirito, di fare un rogo solo dei nostri orgogli
accendendo in noi la fiamma dell’amore.

Termino lasciandovi una vivace esortazione di Sant’Agostino — che ho altre volte citato — perché,
quando torneremo alle nostre case, il fuoco dell’Amore di Dio continui ad ardere dentro di noi e
divenga stimolo di conversione e di comunione anche per coloro che incrociano la nostra strada.
Dice il Santo Vescovo nel commento al salmo 148: “Noi lodiamo il Signore in chiesa quando ci
raduniamo. Al momento in cui ciascuno ritorna alle proprie occupazioni, sembra quasi smettere di
lodare Dio. Tuttavia se non ti allontani mai dalla vita onesta, la tua lingua tace, ma la tua vita grida
e I’orecchio di Dio € vicino al tuo cuore”.

Che la nostra vita canti la lode di Dio, che Maria Santissima, aiuto dei cristiani, ci sia accanto
perché, come gli apostoli in preghiera, siamo accompagnati ad accogliere la perenne effusione dello
Spirito.

PS>

4 giugno 2015

OMELIA ALLA SOLENNITA DEL CORPUS DOMINI
Capua, Basilica Cattedrale

Al termine della Santa Messa, in processione, porteremo il SS. Sacramento per le strade della
nostra citta. Lo faremo pregando e cantando all’amore di Dio che ha scelto un segno cosi semplice
e familiare per restare in mezzo a noi.

Il Sacramento dell’Eucaristia € infatti la reale presenza di Gesu in corpo, sangue, anima e divinita.
“Pange, lingua, gloriosi Corporis mysterium™: canta o lingua il mistero del corpo glorioso e del
sangue prezioso del Re delle nazioni. Il testo di San Tommaso d’Aquino, ricorda I’incarnazione del
Verbo nel seno di Maria Vergine e racconta I’istituzione dell’Eucaristia nell’ultima cena. La
maggioranza del popolo cristiano ricorda questo inno per le due ultime strofe Tantum ergo
sacramentum, utilizzate normalmente come canto prima dell’orazione nella benedizione
eucaristica.

Al centro dell’inno il messaggio che il Santo dottore trasmette alla Chiesa su invito del Papa

40



Urbano IV che istitui la festa odierna nel 1264 a seguito del miracolo di Bolsena. “... si sensus
deficit, ad firmandum cor sincerum sola fides sufficit” cioe: se i sensi non bastano a riconoscere
Gesu nell’umile segno dell’ostia consacrata, basta solo la fede ad assicurare un cuore sincero.

Sola fides sufficit, basta la fede ma é necessario un cuore sincero.

La sequenza di questa Santa Messa Lauda Sion Salvatorem, letta nella sua ultima parte Ecce panis
angelorum, e anch’essa opera di San Tommaso “Ecce panis angelorum, factus cibus viatorum”,
ecco il pane degli angeli divenuto il cibo che sostiene i pellegrini.

Noi siamo i pellegrini nel tempo, in cammino verso la patria; abbiamo bisogno di un cuore
semplice e puro, che possa accogliere e far fruttificare in noi la Parola.

“Questo € il mio corpo — dice Gesu agli apostoli nell’ultima cena - Questo e il mio sangue
dell’alleanza, che é versato per voi”.

Anche I’alleanza del Sinai — prima lettura di oggi - & segnata dal sangue ma non quello del Figlio di
Dio. “Tutti 1 comandamenti che il Signore ha dato, noi li eseguiremo! ... Presteremo ascolto a
quanto il Signore ha detto” afferma il popolo mentre Mosé lo asperge ricordando: “Questo € il
sangue dell’alleanza”. Noi sappiamo che innumerevoli volte, nel corso della storia di Israele, il
popolo non ha mantenuto la promessa. La lettera agli Ebrei — seconda lettura di questa solennita —
ci fa riflettere sul rapporto tra vecchia e nuova alleanza: “Se il sangue dei capri e dei vitelli santifica
quelli che sono contaminati, quanto piu il sangue di Cristo” (cfr. Eb 9, 13-14).

La Chiesa, popolo della Nuova Alleanza, come il popolo della Vecchia Alleanza, ha sperimentato e
sperimenta I’infedelta.

Si richiede la fede, una fede scevra da compromessi, limpida e totalmente accogliente.

Non basta il dono, né la pretesa di capirne la portata. Il metro per la recezione della Grazia € il
cuore sincero. E necessario un cuore semplice, povero, senza sovrastrutture intellettuali che non
sostengono, per far nascere e far crescere la fede.

Carissimi fratelli e sorelle,

come ci accostiamo al mistero del Corpo e Sangue di Cristo? Lo accogliamo con cuore sincero?
Siamo coscienti che € lo stesso Signore che é nato dalla Vergine Maria, € morto e risorto e siede
alla destra del Padre? L’Eucaristia € per noi — per molti settimanalmente, per altri quotidianamente
- il pane del cammino? Quando entriamo in una chiesa, individuiamo il luogo dove e conservato il
Santissimo Sacramento e vi ci rechiamo per una, sia pur breve, adorazione? Quando ci € possibile
partecipiamo all’adorazione eucaristica comunitaria che in molte parrocchie — anche in questa
chiesa cattedrale — viene proposta ai fedeli?

Durante la S. Messa riceviamo con devozione la Santa Comunione sapendo che ci viene donato non
un pezzo qualsiasi di pane azzimo ma veramente il Corpo di Cristo? L’Amen che diciamo &
adesione piena al Mistero celebrato? E accettazione cosciente di quello che significa accoglienza
del Corpo di Cristo?

In altre parole, ma ci crediamo davvero che nell’ostia e vino consacrati ¢’¢ veramente Gesu?

Se ci crediamo, allora la nostra vita non potra essere difforme dal mistero celebrato e condiviso e
avra senso anche la processione che faremo oggi al termine della Santa Messa.

Convinti che Gesu e in mezzo a noi, € in noi, desideriamo dirlo anche agli altri fuori dalle nostre
chiese in questo modo solenne che coinvolge, o tenta di coinvolgere, un mondo sempre piu distratto
e, forse, insensibile ai valori dello spirito che sono poi i valori veri perché incarnati nell’umanita
sofferente che il Signore & venuto a condividere, purificare e redimere.

Questo e il mio corpo significa questo sono io nel sacramento dell’Eucaristia, nella Chiesa Corpo
mistico, nei cristiani martirizzati nel silenzio complice dei potenti di questo mondo, nelle miserie,
nelle schiavizzazioni, nelle infamie subite e nelle sofferenze piccole e grandi dei singoli e dei
popoli, anche in questo caso nel silenzio indifferente dei responsabili della cosa pubblica o
nell’indifferenza di coloro che hanno il dovere di intervenire e, talvolta purtroppo, anche nel nostro
silenzio. Non meravigliamoci se ai lati della processione eucaristica non ci saranno solo fedeli che
addobbano i loro balconi, lanciano fiori e si inginocchiano innanzi al SS. Sacramento ma anche
finestre sbarrate e persone che continuano a sorbire una bibita o prendere un gelato e un caffe
seduti al tavolino del bar. E il prodotto non solo del laicismo strisciante che tenta di mettere Dio
fuori della porta ed esiliarlo dalla storia, ma anche della nostra mancata presenza testimoniante nel

41



quotidiano del mondo.

“Amatevi come i0 ho amato voi”, dice Gesu.

Forse il vero problema non sta solo negli altri che vivono come se Dio non esistesse ma in noi
perché non ci vogliamo bene sul serio. Non ci stimiamo, non siamo pronti a dare la vita per Gesu e
per i fratelli.

Il laicismo non € solo prodotto dall’elaborazione dei poteri occulti politico-economici che
progettano un disegno sistematico per la distruzione della religione, ma forse soprattutto risultato
della mancanza di una evidente e forte testimonianza, effetto della nostra talvolta demolente
controtestimonianza, conseguenza del cattivo esempio, talvolta scandaloso, che turba molti,
allontana i deboli e distrugge tutto desertificando il terreno dell’anima.

Solo il sangue dei martiri diventa seme di nuovi cristiani. Era vero al tempo di Tertulliano che
coniuga questa frase nel Il secolo (Apologeticum, 50,13) ed € vero ancora oggi.

Solo una vera, coraggiosa testimonianza puo aprire la via della fede ai pagani del nostro tempo.

E necessario lasciarsi plasmare da Cristo, & necessario un incontro personale con Lui.

L’intenzione del mese di giugno proposta dal Papa all’Apostolato della preghiera “per
I’evangelizzazione” parte proprio da questa necessita: “Perché 1’incontro personale con Gesu
susciti in molti giovani il desiderio di offrirgli la propria esistenza nel sacerdozio o nella vita
consacrata”. Ogni cammino vocazionale non puo che partire ed essere orientato e permeato
dall’incontro personale con Gesu. Le altre iniziative sono utili ma non fondamentali. Si facciamo
pure i raduni, le giornate, gli incontri dedicati per I’approfondimento della fede, preludio
importante per la crescita come Chiesa, Corpo di Cristo, ma la chiamata — ogni chiamata e quindi
non solo, ma anche quella alla vita sacerdotale e religiosa — ogni vera vocazione pud essere
chiaramente avvertita solo dall’orecchio attento a quella parola, da un occhio fisso su quell’ideale,
da un cuore ardente che aspetta, da una mente che desidera capire, da un desiderio di felicita che
spera di essere appagato.

Chiediamolo oggi a Gesu: per noi, per i nostri ragazzi, i nostri giovani, perché siamo veramente
felici rispondendo alla Parola del Signore, facendo la Sua volonta, realizzando in noi stessi il
progetto di Dio.

P D
NOMINE
2015

APRILE

20 Rev. Francesco PAPPADIA Direttore Ufficio Scuola

27 Alessandro SCAGLIA Promosso al Sacro Ordine del Diaconato
\yraxeiejfe;

1 Gianluca Caruso Istituito Lettore

2 Mons. Elpidio LILLO Canonico del Capitolo Cattedrale

2 Rev. Giovanni BRANCO Canonico del Capitolo Cattedrale

2 Rev. Francesco PAPPADIA Ebdomadario del Capitolo Cattedrale

2 Rev. Agostino PORRECA Ebdomadario del Capitolo Cattedrale
ATTI
GIUGNO

1 Conferma C.D. Confraternita Immacolata in Casagiove

8 Licenza di costituzione in Oratorio Edicola Funebre dell’ANSP in S. Maria C.V.

19 Conferma C.D. Confraternita SS. Corpo e Sangue di Cristo i S. Prisco




Vita
Diocesana




CARITAS DIOCESANA

Ai Sacerdoti, Parroci, Religiosi/e
LORO SEDI

Rev. e Carissimi Confratelli Sacerdoti e Parroci,

Vi giro quasi alla lettera la circolare della Conferenza Episcopale Italiana per
Domenica giorno 17 maggio.

Il nostro beneamato Pastore Mons. Visco, sempre sensibile alle iniziative di
solidarieta, ci invita a farla nostra per una ampia sensibilizzazione delle comunita
della nostra Arcidiocesi.

La Presidenza della CEI, a nome dei Vescovi italiani, ha indetto una colletta
nazionale, da tenersi in tutte le chiese italiane domenica 17 maggio 2015, come
segno di concreta solidarieta verso le popolazioni del Nepal provate dal violento
terremoto dello scorso 25 aprile.

Rilanciando la raccolta straordinaria indetta dalla CEI, Caritas Italiana invita le
Caritas parrocchiali ad animare e preparare la colletta del 17 maggio.

Caritas ¢ presente in Nepal ed ¢ sostenuta negli interventi da Caritas India ¢ da tutta
la rete Caritas.

Dopo essersi concentrati sugli aiuti agli sfollati nella capitale, da giorni dei team
Caritas hanno raggiunto alcune zone piu periferiche come Gordkha,
Sindhupalanchowk, Nuwakot, Lamjung, Rasuwa, Dhadhing, Kavre e Okheldhuga.

Le priorita restano cibo, acqua e riparo. Si sta anche cercando di fornire un sostegno
psico-sociale.

Finora sono state raggiunte circa 4.000 famiglie. Sono state gia distribuite 10.000
tende e 3.000 teloni cerati.

“Mentre continua purfroppo a salire il numero dei morti — ha detto S.E. Mons. Luigi
Bressan, presidente di Caritas Italiana — vogliamo come Chiesa italiana far sentire la
nostra vicinanza alla popolazione del Nepal, nella preghiera e nella solidarieta
concreta.

Sono cerfo che anche questa volta ci sara una risposta generosa del popolo italiano”.

Sempre uniti in Cristo.
Capua 05/05/2015

Sac. Gennaro lodice

44



COLLETTA PRO NEPAL

Forania di Capua - Bellona

Cattedrale, Ognissanti, SS. Filippo e Giacomo Capua € 101,00
Parrocchia S. Pietro Apostolo Capua € 250,00
Tempio S. Roberto Bellarmino Capua
S. Giuseppe Capua
Sacro Cuore di Gesu Capua €50,00
Bas. S. Michele Arc. e S. Antonio di Padova Sant'Angelo in Formis
Confranternita SS. Rosario Capua
cappella ex ospedale Capua € 60,00
Forania Tifatina
S. Elpidio Casapulla
S. Luca Evangelista Casapulla
S. Michele Arcangelo Casagiove
S. Maria della Vittoria Casagiove
S. Pietro Apostolo e S. Luca Evangelista Castel Morrone € 300,00
S. Maria della Valle Castel Morrone € 200,00
S. Vito Ercole - Caserta
S. Croce e S. Prisco e S. Maria di Loreto San Prisco € 100,00
S. Maria di Costantinopoli San Prisco € 1.100,00
Suore Eucaristiche San Prisco € 300,00
Forania Santa Maria Capua Vetere

S. Maria Maggiore e S. Simmaco S. Maria C. V. € 1.000,00
Rettoria Santi Angeli Custodi S. Maria C. V. €1.040,00
S. Pietro Apostolo S. Maria C. V. € 200,00
S. Erasmo S. Maria C. V. € 100,00
Immacolata Concezione S. Maria C. V. € 800,00
S. Andrea Apostolo S. Maria C. V.
S. Agostino S. Maria C. V.
chiesa S. Vitaliano S. Maria C. V. € 250,00
S. Maria delle Grazie S. Maria C. V. € 650,00
S. Paolino S. Maria C. V. € 370,00
S. Paolo Apostolo S. Maria C. V. € 200,00
S. Tammaro S. Tammaro € 360,00
Congegazione Suore Ancelle dell'lmmacolata S. Maria C. V.

Forania Basso Volturno
S. Giovanni Battista Grazzanise
SS. Annunziata Grazzanise
S. Martino Vescovo Brezza- Grazzanise
S. Roberto Bellarmino Borgo Appio - Grazzanise €50,00
Maria SS. Assunta in Cielo S. Maria La Fossa € 150,00
Maria Regina di tutti i Santi Cancello ed Arnone €50,00
Maria SS. Assunta in Cielo e S. Antonio di Padova Cancello ed Arnone e C. Volt. € 235,00
S. Maria del Mare Castel Volturno - Pinetamare € 500,00
S. Castrese Castel Volturno € 200,00
S. Gennaro Castel Volturno - Martinenza € 100,00
S. Maria dell’Aiuto Castel Volturno € 135,00
S. Germano Vescovo e S. Maria delle Grazie S. Andrea - Francolice € 900,00

45




Forania di Macerata - Marcianise

S. Martino Macerata
S. Michele Arcangelo Curti € 380,00
S. Pietro Apostolo Portico € 490,00
S. Marcello Martire Macerata - Caturano € 1.050,00
S. Marcello Martire Portico - Musicile € 500,00
S. Maria delle Grazie Macerata - Casalba € 300,00
S. Michele Arcangelo Marcianise € 500,00
SS. Annunziata Marcianise € 800,00
S. Maria della Sanita Marcianise
S. Maria della Libera Marcianise € 1.000,00
Rettoria San Carlo Marcianise € 100,00
TOTALE € 16.371,00
COLLETTA MIGRANTES

Forania di Capua
Cattedrale, Ognissanti, SS. Filippo e Giacomo Capua € 135,00
Parrocchia S. Pietro Apostolo Capua € 120,00
Tempio S. Roberto Bellarmino Capua
S. Giuseppe Capua € 150,00
Sacro Cuore di Gesu Capua € 40,00
Bas. S. Michele Arc. e S. Antonio di Padova Sant'Angelo in Formis € 50,00
cappella ex ospedale Capua € 35,00
S. Secondino Bellona
SS. Salvatore Triflisco - Bellona € 40,00
S. Maria dell’Agnena Vitulazio € 230,00
S. Giovanni Evangelista Pantuliano €42,00
S. Nicola di Bari Falchi - Camigliano € 50,00
Santuario S. Maria ad Rotam Montium Leporano - Camigliano € 25,00
S. Maria Maddalena Giano Vetusto €10,00

Forania Tifatina
S. Elpidio Casapulla € 150,00
S. Luca Evangelista Casapulla € 300,00
S. Michele Arcangelo Casagiove € 120,00
S. Maria della Vittoria Casagiove € 40,00
S. Pietro Apostolo e S. Luca Evangelista Castel Morrone € 35,00
S. Maria della Valle Castel Morrone €20,00
S. Vito Ercole - Caserta € 135,00
S. Croce e S. Prisco e S. Maria di Loreto San Prisco
S. Maria di Costantinopoli San Prisco € 300,00

46




Forania Santa Maria Capua Vetere

S. Maria Maggiore e S. Simmaco S. Maria C. V. € 200,00
Rettoria Santi Angeli Custodi S.MariaC.V € 60,00
S. Pietro Apostolo S.MariaC.V € 110,00
S. Erasmo S.MariaC.V € 210,00
Immacolata Concezione S.MariaC.V € 610,00
S. Andrea Apostolo S.MariaC.V € 35,00
S. Agostino S. Maria C. V. € 100,00
chiesa S. Vitaliano S.MariaC.V €50,00
S. Maria delle Grazie S.MariaC.V € 350,00
S. Paolino S.MariaC. V € 100,00
S. Paolo Apostolo S.Maria C. V € 50,00
S. Tammaro S. Tammaro
Forania Basso Volturno
S. Giovanni Battista Grazzanise
SS. Annunziata Grazzanise € 90,00
S. Martino Vescovo Brezza- Grazzanise €30,00
S. Roberto Bellarmino Borgo Appio - Grazzanise
Maria SS. Assunta in Cielo S. Maria La Fossa € 100,00
Maria Regina di tutti i Santi Cancello ed Arnone € 80,00
Maria SS. Assunta in Cielo e S. Antonio di P. Cancello ed Arnone e C. Volt. € 80,00
S. Maria del Mare Castel Volturno - Pinetamare €50,00
S. Castrese Castel Volturno € 100,00
S. Gennaro Castel Volturno - Martinenza € 100,00
S. Maria dell’Aiuto Castel Volturno € 185,00
S. Germano Vescovo e S. Maria delle Grazie S. Andrea - Francolice € 250,00
Forania di Macerata - Marcianise

S. Martino Macerata
S. Michele Arcangelo Curti
S. Pietro Apostolo Portico €50,00
S. Marcello Martire Macerata - Caturano
S. Marcello Martire Portico - Musicile
S. Maria delle Grazie Macerata - Casalba
S. Michele Arcangelo Marcianise
SS. Annunziata Marcianise
S. Maria della Sanita Marcianise
S. Maria della Libera Marcianise

TOTALE €5.017,00

47




COLLETTA PRO TERRA SANTA

Forania di Capua

Cattedrale + Ognissanti + SS. Filippo e Giacomo Capua € 80,00
Parrocchia S. Pietro Apostolo Capua € 150,00
Tempio S. Roberto Bellarmino Capua
S. Giuseppe Capua € 60,00
Sacro Cuore di Gesu Capua €50,00
Bas. S. Michele Arc. e S. Antonio di Padova Sant'Angelo in Formis
cappella ex ospedale Capua € 35,00
S. Secondino Bellona
SS. Salvatore Triflisco - Bellona € 50,00
S. Maria dell’Agnena Vitulazio € 395,00
S. Giovanni Evangelista Pantuliano € 60,00
S. Nicola di Bari Falchi - Camigliano € 50,00
Santuario S. Maria ad Rotam Montium Leporano - Camigliano € 30,00
S. Maria Maddalena Giano Vetusto
Forania Tifatina

S. Elpidio Casapulla € 200,00
S. Luca Evangelista Casapulla € 250,00
S. Michele Arcangelo Casagiove € 110,00
S. Maria della Vittoria Casagiove € 110,00
S. Pietro Apostolo e S. Luca Evangelista Castel Morrone € 30,00
S. Maria della Valle Castel Morrone €20,00
S. Vito Ercole - Caserta € 150,00
S. Croce e S. Prisco e S. Maria di Loreto San Prisco € 50,00
S. Maria di Costantinopoli San Prisco € 150,00

Forania Santa Maria Capua Vetere
S. Maria Maggiore e S. Simmaco S.Maria C. V € 200,00
Rettoria Santi Angeli Custodi S. Maria C. V € 50,00
S. Pietro Apostolo S.Maria C. V €170,00
S. Erasmo S. Maria C.V € 200,00
Immacolata Concezione S. Maria C.V € 425,00
S. Andrea Apostolo S. Maria C. V.
S. Agostino S. Maria C. V € 200,00
chiesa S. Vitaliano S.MariaC. V € 150,00
S. Maria delle Grazie S.MariaC. V € 390,00
S. Paolino S. Maria C. V € 150,00
S. Paolo Apostolo S. Maria C. V €65,00
S. Tammaro S. Tammaro € 100,00

48




Forania Basso Volturno
S. Giovanni Battista Grazzanise
SS. Annunziata Grazzanise € 50,00
S. Martino Vescovo Brezza- Grazzanise € 50,00
S. Roberto Bellarmino Borgo Appio - Grazzanise
Maria SS. Assunta in Cielo S. Maria La Fossa € 100,00
Maria Regina di tutti i Santi Cancello ed Arnone €70,00
Maria SS. Assunta in Cielo e S. Antonio di Padova Cancello ed Arnone e C. Volt. € 100,00
S. Maria del Mare Castel Volturno - Pinetamare €50,00
S. Castrese Castel Volturno € 100,00
S. Gennaro Castel Volturno - Martinenza € 80,00
S. Maria dell’Aiuto Castel Volturno €50,00
S. Germano Vescovo e S. Maria delle Grazie S. Andrea - Francolice
Forania di Macerata Marcianise
S. Martino Macerata € 100,00
S. Michele Arcangelo Curti € 250,00
S. Pietro Apostolo Portico € 100,00
S. Marcello Martire Macerata - Caturano € 100,00
S. Marcello Martire Portico - Musicile € 220,00
S. Maria delle Grazie Macerata - Casalba € 50,00
S. Michele Arcangelo Marcianise € 150,00
SS. Annunziata Marcianise € 200,00
S. Maria della Sanita Marcianise € 70,00
S. Maria della Libera Marcianise € 200,00
TOTALE € 6.220,00
N.B.

IL RACCOLTA DELLA CARITA DEL PAPA DI DOMENICA 28 GIUGNO 2015
VERRA RIPORTATA NEL PROSSIMO BOLLETTINO.

49




RENDICONTO

RELATIVO ALLA EROGAZIONE DELLE SOMME ATTRIBUITE
ALLA DIOCESI DALLA CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA

EX ART.47 DELLA LEGGE 222/1985 PER L'ANNO 2014

EROGAZIONE DELLE SOMME DERIVANTI DALL'OTTO PER MILLE
DELL'IRPEF PER L'ESERCIZIO 2014

1 ESIGENZE DI CULTO E PASTORALE

A. ESIGENZE DEL CULTO

1. Nuovi complessi parrocchiali 0,00
2. Congervazpne 0 _restauro edifici di culto gia esistenti o altri beni 70.538,92
culturali ecclesiastici

3. Arredi sacri delle nuove parrocchie 0,00
4. Sussidi liturgici 1.703,00
5. Studio, formazione e rinnovamento delle forme di pieta popolare 0,00
6. Formazione di operatori liturgici 0,00

72.241,92
B. ESERCIZIO CURA DELLE ANIME
1. Attivita pastorali straordinarie 2.200,00
2. Curia diocesana e centri pastorali diocesani 54.406,59
3. Tribunale ecclesiastico diocesano 0,00
4. Mezzi di comunicazione sociale a finalita pastorale 0,00
5. Istituto di scienze religiose 170.000,00
6. Contributo alla facolta teologica 0,00
7. Archivi e biblioteche di enti ecclesiastici 7.749,86
8. Manutenzione straordinaria di case canoniche e/o locali di 0,00
9. Consultorio familiare diocesano 20.000,00
10. Parrocchie in condizioni di straordinaria necessita 29.000,00
11. Enti ecclesiastici per il sostentamento dei sacerdoti addetti 0,00
12. Clero anziano e malato 6.800,00
13. Istituti di vita consacrata in straordinaria necessita 4.000,00
294.156,45
C.FORMAZIONE DEL CLERO
1. Seminario diocesano, interdiocesano, regionale 19.382,27
2. Rette di seminaristi e sacerdoti studenti a Roma o presso altre 43.880,00
3. Borse di studio seminaristi 0,00
4. Formazione permanente del clero 11.060,00
5. Formazione al diaconato permanente 0,00
6. Pastorale vocazionale 0,00
74.322,27

50




D.SCOPI MISSIONARI

1. Centro missionario diocesano e animazione missionaria 400,00
2. Volontari Missionari Laici 0,00
3. Cura pastorale degli immigrati presenti in diocesi 0,00
4. Sacerdoti Fidei donum 0,00
400,00
E. CATECHESI ED EDUC. CRISTIANA
1. Oratori e patronati per ragazzi e giovani 1.500,00
2. Associazioni ecclesiali(per la formazione dei membri) 2.500,00
3. Iniziative di cultura religiosa nell ambito della diocesi 800,00
4.800,00 |
F. CONTRIBUTO SERVIZIO DIOCESANO
1. Contributo al servizio diocesano per la promozione del sostegno
economico della diocesi 1.500,00
1.500,00 |
G. ALTRE ASSEGNAZIONI/EROGAZIONI
1. Personale dipendente diocesi 44.736,56
2. Onorari e consulenze professionali 9.933,70
54.670,26 |
|a) | TOTALE DELLE EROGAZIONI EFFETTUATE 2014 | 502.090,90 |
RIEPILOGO
\ TOTALE DELLE SOMME DA EROGARE PER L"ANNO 2014 \ 600.701,06 \
Riportare la somma di cui al quadro 1, lett. a) del rendiconto delle assegnazioni
A DEDURRE TOTALE DELLE EROGAZIONI EFFETTUATE 502.090,90
NELL ANNO 2014 (fino al 31/03/2015)
Riportare la somma di cui al rigo a) del presente rendiconto
DIFFERENZA L importo "differenza" é cosi composto: 98.610,16
INTERESSI NETTI del 30/09/2014;31/12/2014 e 31/03/2015 1.316,29
ASSEGNI EMESSI O BONIFICI EFFETTUATI MA NON ANCORA
CONTABILIZZATI NELL E/C 0,00
SALDO CONTO CORRENTE E/O DEPOSITO TITOLI AL 31/03/2015 99.926,45

51



2 INTERVENTI CARITATIVI

A. DISTRIB. PERSONE BISOGNOSE
1. Da parte della diocesi 147.592,74
2. Da parte delle parrocchie 15.400,00
3. Da parte di enti eclesiastici 0,00
4. Caritas diocesana 0,00
162.992,74 |
B. OPERE CARITATIVE DIOCESANE
1. In favore di extracomunitari 0,00
2. In favore di tossicodipendenti 0,00
3. In favore di anziani 8.000,00
4. In favore di portatori di handicap 0,00
5. In favore di altri bisognosi 53.969,47
6. Fondo antiusura (diocesano o regionale) 0,00
7. Carita Arcivescovo 19.000,00
80.969,47 |
E. ALTRE ASSEGNAZIONI/EROGAZIONI
1. Centro Fernandes 130.000,00
2. Personale Fernandes 45.780,98
3. Nuovo Monastero Carmelitane 0,00
4. SUORE NIGERIANE PRESSO C. FERNANDES 15.600,00
5. Retribuzioni nette Fernandes 0,00
6. LAVORI STRAORDINARI C. FERNANDES 9.847,79
201.228,77 |
b) TOTALE DELLE EROGAZIONI EFFETTUATE NEL 2014 445,190,00
RIEPILOGO
| TOTALE DELLE SOMME DA EROGARE PER L'ANNO 2014 | 551.828,45 |
Riportare la somma di cui al quadro 2, lett. a) del rendiconto delle assegnazioni
A DEDURRE TOTALE DELLE EROGAZIONI EFFETTUATE
NELL ANNO 2014 (fino al 31-03-2015) 445.190,98
Riportare la somma di cui al rigo b) del presente rendiconto
DIFFERENZA 106.637,47
INTERESSI NETTI del 30-09-2014;31-12-2014 e 31-03-2015 1.720,62
SALDO CONTO CORRENTE E/O DEPOSITO TITOLI 108.358.09
AL 31-03-2015 T

52




